

UNIVERSAL  
LIBRARY

**OU\_224495**

UNIVERSAL  
LIBRARY



OUP—380—5-8-74—10,000.

**OSMANIA UNIVERSITY LIBRARY**

Call No. 1915 Accession No. U 1308

Author

Title مساواة

This book should be returned on or before the date last marked below

---



عدد ستم

ماہ سینج اثنانی ۱۳۳۶ء مطابق جنوری ۱۹۱۹ء

مجلد سوم

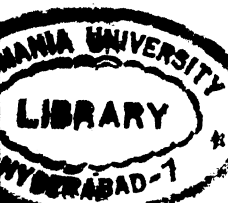
## مضامین

- |           |                                   |
|-----------|-----------------------------------|
| ۳۷۸ - ۳۷۰ | (۱) شذرات                         |
| ۳۷۱ - ۲۵۲ | (۲) نظر بندانِ سلام               |
| ۳۷۳ - ۳۴۲ | (۳) قرآن مجید میں بابل کے حوالے   |
| ۳۴۳ - ۳۴۹ | (۴) فلسفہ لیبان                   |
| ۳۶۰ - ۳۶۴ | (۵) مسلمانان تاتار اور عربی تعلیم |
| ۳۶۶ - ۳۸۲ | (۶) ایک آیت کی تفسیر              |
| ۳۸۳ - ۳۸۹ | (۷) اساس التعلیم                  |
| ۳۹۰ - ۳۹۱ | (۸) ادبیات                        |
| - ۳۹۲     | (۹) مطبوعات جدیدہ                 |

## شعرِ حجم حصہ چھم

از

علامہ بشنا نعماںی



شعرِ حجم کا پانچان حصہ چھپ لیتا رہ گیا اس حصہ میں یقیناً اصنافِ سخن، تقبیہ، غزل اور عاشقانہ، صوفیا، نثر اور فلسفیات شاعری پر تقریب و تجوہ، خود صنفِ حجم کے بیان کے طبقات، شعرِ حجم کی تدویخ، جلد و جلد خلاصہ، تدویخ، تفسیر، تبیین، کاہنگاہ تبیین، سیندھو لایتی کا ذکر، شعرِ حجم کی چار پانچ جلدیں کی تبیین یہ میں جلد اول عبارت تدویخ، عبارت، جلد پانچ ماہر، کمل، سکے (غیر تاجر) خدیلہ لونگہ میں پانچوں جلدیں بحدائقی، امجد و بن کوہنہ دیسی کیش، پنج پختہ

## سنتا شندرا

دہبر کے قومی ہنگامے ایک ایک کر کے ختم ہو گئے، کانگریس سے میکارڈ و پیری کا فرنٹمنٹ  
ہر ایک مجلس کی رواداد عمل ہر شخص کے سامنے آگئی، اس سے مجموعی طور پر یہ ثابت ہوتا ہے کہ ہم نے  
بونا تو کھو دیا ہے، آہستہ آہستہ زبان سے منتقل ہو کر ایک دن ہاتھوں تک قوت پنج جائیگی لیکن  
دعا کیجئے کہ یہ قوت باہم دست دگریاں ہونے میں نہیں بلکہ «من مقصود کے چھوٹے میں صرف ہو،

اللہ اکبر! چند سالوں میں کتنا تقاضا ہو گیا، کانگریس میں ایک مدت سے دوستی ہو گئے ہیں  
اور باب اعدال (ماڈمیٹ)، اور اب استعمال (ایکسٹریمیٹ)، سورت کانگریس میں جب یہ دونوں  
فریق باہم چیلگڑاگ ہو گئے تو استعمالیوں کو کانگریس کے احاطہ سے نکل جانا پڑا، اور اعتماد ای  
چوہ برس تک کانگریس کے تحت پر بلاشرکت غیر مالک رہے، لکھنؤ کی کانگریس نے بھروسہ کو  
پھر ملایا، لیکن اس میں ملاپ پرہ و برس علی گذر نے پناہے کہ دلی کی کانگریس نے پھر نزاع فائم  
کر دی لیکن زمانہ کا انقلاب دیکھو کہ اب استعمالی کانگریس کی عنان حکومت کے مالک ہیں اور  
اعتدالیوں کو کانگریس کے احاطہ سے باہر نکل جانا پڑا، تلاش لا یا مندا ولہا بین الناس،

مسلم لیگ نے اپنے پارہ برس کی تاریخیں سب سے پہلی بار اپنے شایان شان وجود کا  
ثبوت دیا، یہ یہ ہے کہ دلی کے زیر خاک زندوں کی ہندوستان کے روئے زمین کے مردوں نے  
آب درکھلی، آنے پل فضل حق اور ڈاکٹر انصاری نے سدارت کے خطے نہیں پڑھے بلکہ ایسے

ہندوستان کا دل اور دوسرے نے اسلام کا بگردنیا کے سامنے رکھ دیا  
 شد وقت آن کی میدہ پود غرق خون کنم خون تا بگرہ شدہ ازوں بر ون کنم  
 آن عصمه کم پیش خور دم کنوں خورم دان نالا کم پیش نکر دم کنوں کنم  
 گویند غافلان کے رو سب را ختیار کرن چون اختیار در کفت من نیست چون کنم

دلی کی سلم بیگ بھی نزاع باہمی سے پاک نہیں رہی، لیکن لیگ اور کانگریس کی نزاکوں میں ایک دقيق فرق ہے، کانگریس میں مایہ احتلاف رفتار کی تیزی اور سنتی ہے، اور بیگ میں نفس رفتار کا عدم یا وجود!

یادش نیجرا ایجکیشن کا نفر فس تو سال بچکہ سوت نکل گئی، دکن کی بھلی "صرف سلم بیگ نا ہگری" اسکے اجلاس میں علماء کرام بھی قشر لیف فرمائی، ایک گوشہ سے آواز آئی!  
 یارب تو نگہدار دل خلوتیان را کان پیغمبر است دھرم ہم باہست  
 معاصر لٹکنیک روایت ہے کہ ان چند لمحوں میں اہ باب وقق و تبعیع دعائے "رہ بلا" کی "قرارت" میں ہصر ہے۔

ایجکیشن کا نفر فس نے کلکتہ کے تجہیز کے بعد یہ طے کر دیا کہ تعلیم اور سیاست ایک ساتھ ہنین جمع ہو سکتیں، چنان پچھلیگاں ولی آئی تو کا نفر فس پرے ہنکر سوت چل گئی، کا نفر فس کا یہ اجلاس ستہ دھنیتیوں سے کامیاب رہا، چودہ ہزار روپیہ کا نفر فس کو وظائف کے لئے ملا، ایک دا بala قامیہ کے لئے، ہزار کا چندہ ہوا، دارالاقامیہ یہ ہونے تک ایک باہست اپنی عالی شان عہدت طلبہ کے رہنے کے لئے دیدی،

دوبس کے بعد اردو کانفرنس کا اجلاس دلی میں ہوا، تقریباً ٹین پڑیں، تجویزیں دیکھیں، شاعروں کی عزیزیں سینیں، لیکن یہ نظر نہ آیا کہ دیبا توں سے تحسیل اسکون سے کچھ بیوں سے، ڈاکنی نوں سے جس اردو کو شرپر کیا جا رہا ہے، اور مسلمان طلبہ اور معاملہ واروں کو ہندی قبول کرنے پر مختلف تدبیروں اور حیدوں سے مجبور کیا جا رہا ہے اسکی روک کی کیا عورت ہے جو اس وفہ وقت کی تنگی کے باعث صرف ڈھانچہ کھرا کر دیا گیا ہے امید ہے کہ آئندہ کچھ ہو رہے گا، حکم ناصر الدین صاحب ابن خفا، الملک مرحوم دہلوی کی سیاحتی اس ڈھانچے میں شاید روح پھونکے۔

۱۹ میں والصنفین کی طرف سے حسب ذیل کتابیں شائع ہوئی، سیرۃ عمر بن عبد العزیز از مولانا عبد السلام ندوی، روح الاجماع، لیبان، از مولانا محمد یوسف انصاری فرنگی محلی بحکامات بخاری از سر عبدالمadjibی، اے، سیرۃ عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا، از سید سیمان ندوی،

سیرۃ بنوی جلد ثانی کی کتابت ۱۰۰ صفحہ تک ہو چکی، کاغذ کے نئے اہتمام کیا جا رہا ہے، کوشش ہو گی کہ سال کے اندر اندرونی حصہ چسپکر شایقین کے یادوں میں پیغام جائے، ولا مرسیداً لله

## مقالات

### نظریہ الدانِ اسلام

باقریٰ رہائی سید الاحرار رضیٰ فضل الحسن حسرت موہانی

تماچنڈ بُنخیہ خرد بسند تو ان بود

سرتی داشتوب جذون چند تو ان بود

دنیا چار برس کی عالمگیر جنگ سے گھبرائی، لیکن بخوبی تو نظر آیا کہ کائنات کا داد دارہ ذرہ

ایک سلسلہ اور غیر مقطع سلسلہ جنگ میں مبتلا ہے، صبح اور شام، دن اور رات، چاندنی اور نیہری  
بماں اور نیز ان، جاؤ اور اور گرمی یہ کیا ہیں؟ اس رزمگاہ عالم کے بزر و آنما حریف ہیں!

ہوا اور ٹی، آگ اور پانی دریا اور پہاڑ، زمین اور آسمان کیا ہیں؟ عناصر کی باعی جنگ کے

ظاہر ہیں بلکہ یہ ساری کائنات اپنی عناسکی فتح و شکست کے نتائج ہیں،

بیادات اور بنا تات، بیانات اور جیوانات، جیوانات اور انسان غور کر دیکیا ان میں

ہوت دیبات کی لکھش کے نئے ایک دائی جنگ برپا ہیں ہے، آگ کے بڑے ہاشم المخلفات کی  
دنیا میں آؤ، بیان قوت سے قوت، جماعت سے جماعت، قوم سے قوم دست و گریبان ہے،

غرض کائنات سرتاسر جنگ، صلح، اور شکست ہے!!

لیکن سب سے تعبیب خیز، سب سے بیڑت انگیز، اور سب سے زیاد تحریز اور جنگ اور صلح ہو

جو اس عالم ما دی سے ما در، ارواح ایات کے عالم میں برپا ہے، صدق اور کذب، حق اور باطل،  
صواب اور خطاب میں دنیا جس سے قائم ہے، ایک غیر فانی نزاع قائم ہے،

لیکن یہ تجہب، یہ حیرت، اور یہ استجواب اسوقت اور زیادہ ہو جاتا ہے جب کمزوری قوت سے شخص، جماعت سے، جماعت قوم سے، اور قوم دنیا سے لڑنے کو آمادہ ہو جاتی ہے، ذرہ پھاڑ کو، قطہ سمندروں کو، اور چیزوں سلیمان کو اعلان جنگ دیتی ہے، اور صرف ایک حق اور صداقت کی قوت کو اپنے دست و بازو کا سہارا جانتی ہے،

کہن سال دنیا کے سوانح زندگی کا جتنا تحریری سرایہ اسوقت موجود ہے، اسکے اکثر اوراق اہمین خوین دستانوں سے رنگین ہیں، اسوقت کرہ زینین کی ہر قوم سترناپ آواز ہے کہ اس خیم کتاب بین سے یہی زندگی کا باب نکال کر پڑھو، لیکن سامان عبرت جواب دیتا ہے کہ بھکو دنیا کی صرف آخری قوم کی تاریخ کا جائزہ لینا ہے،

اس قوم کی تاریخ میں وہ شہدا سے ملت بھی ہیں جنہوں نے بیدان حق میں راکر جائین ہیں، وہ بھی ہیں جنکی گردیوں تلواروں کا استھانگاہ بین، وہ بھی ہیں جنکے سرسوی پر دکاۓ گے، وہ بھی ہیں جنکے پبلوں نیز پچھوئے گئے، وہ بھی ہیں جنکی زبان میں خلقوں کے جرم میں تالوں سے ہمیشہ لگائیں، وہ بھی ہیں جنکا ایک ایک عندوں کا مکمل الگ کر دیا گیا،

پھر ان میں ایسے امن پسند تیغ زون کی بھی کی ہمین جنکے جو پڑوں کی ناتوان آواز بر ق دھما عقہ بنکر مخلوق اور ایوانوں کو ہل آئی، جنکے ہاتھوں کی ایک کمزور جنبش نے بھی قبایل حکومت کے تاریخ رالگ کر دیتے، جنکے چشم دا بروکے ایک اشارہ نے آنکے جاہ و جلال کے اوراق پاہ پارہ لازم کی لیکن اسوقت انکی یاد تازہ کرنا ہے جنکے کارنامے خوین اوراق میں ہمین بلکہ خانہ دیرانی کی گرد باد اور حلقوں سے زنجیر کے شور میں الفاظ بنکرنا می دیتے ہیں کہ اب یہی درس عبرت ستعقل کی درسگاہ میں ہمکو بار بار دہرا نا ہے،

درسہ اسلام کی سب سے پہلی کتاب لاؤ اور وہ باب کوہ جبکا عنوان حسن لفظ حصہ ہے،

قرآن پاک کی ہر قسم، اور حکایت، حیات انسانی کے مختلف مدارج کے اسباق ہیں، سورہ پیغمبر ہمارے سامنے اس نمونہ کو پیش کرتا ہے، جب داعی حق طوق وزنجیر سے گرفتار اپنے کو گوشہ زندان میں پاتا ہے، پیر کنعان کا "زوالین" نصر کے قید خانہ میں سر زدا ہے، یا ران زندانی حلقہ مغلی ہیں، معصوم قیدی اس چہار دیواری کے اندر بھی اپنے کاروبار سے غافل ہیں، کیونکہ اسکو جو کام کرنا ہے اسکے لئے صرف انسانوں کا مجمع درکار ہے، محدود نامحدود رقبہ نہیں ہیں، وہ گویا ہے،

ذِكْرُمَا مَعْلَمَ عَلَيْنِي تَبَّى طَتْرَكُتْ مِلَّةَ قَوْمٍ  
 لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَهُمْ بِالآخِرَةِ  
 كَفَرُوْنَ هَ وَاتَّبَعُتْ مِلَّةَ أَبَائِي  
 إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَقُوبَ مَا هَكَانَ لَنَا نَأْنَ  
 نُشْرِكُهُ بِاللَّهِ مِنْ شَيْءٍ طَذِلَّةَ مِنْ فَضْلِ  
 اللَّهِ عَلَيْنَا وَعَلَى النَّاسِ وَلَكِنَ الْأَنْزَالُ النَّاسِ  
 لَا يَشْكُرُوْنَ هَ يَصَاحِي الْبَحْرُنَ عَارِبَابَكَ  
 مُتَفَرِّغُوْنَ خَيْرًا أَمِ اللَّهُ أَمِ الْحَمْدُ لِلَّهِ أَمِ الْكَفَارُهُ مَا  
 تَعْدُونَ مِنْ دُونِهِ لَا أَسْمَاءً مَيْمَوْهَا مَنْتُرُوْهَا بَاءَوْهُ  
 مَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنْ سُلْطَنٍ طَإِنْ حُكْمُ إِلَّا لِلَّهِ طَإِنْ إِلَّا  
 كَعْدُوْرِ لَا إِيَّاهُ لَا ذِلَّةَ الدِّينِ الْقَيْمُ وَلَكِنَ  
 الْأَنْزَالُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُوْنَ ،  
 اسلام کی تاریخ کا آغاز ایک نظر نہ کے وجود گرامی کے ساتھ وابستہ ہے، شعب الی طالب کا چھوٹا

پوچھیں یہی سید باندھب ہے لیکن کثر لوگ ہیں جانتے،

علیہ الوفیقۃ والسلام اپنی ہم کڑو امت کو یہ تعلیم دے گیا ہے کہ اعلان حق کی راہ میں قید و محیس کی دیواریں تماری نافذ لا شر آواز دن کوہینیں بک سکتیں، حضور اقدس علیہ الصلوٰۃ والسلام نے تین برس اس گھاٹی میں مع خاندان بنی ہاشم کے مخصوص رہ کراس طح گزارے ہیں کہ مکہ کی کاریگاریاں تو کن کی طرف سے یہ قدغنی چلی کوئی کمانے پہنچ کی چیز تک انکے پاس جانے نپاے، قبائل نے باہم ایک تحریری معابدہ کیا کہ کوئی شخص خاندان بنی ہاشم سے نفریت کریگا، نہ انکے ہاتھ خرید و فروخت کریگا نہ ان سے ملیگا، نہ ان کے پاس کمانے پہنچنے کا سامان جانے دیگا، جب تک دو محدثین علیہما السلام کو قتل کئے ہوالہ نہ کر دیں۔<sup>۱۶۹</sup>

یہ تین سال سقدر غت گزارے کہ ملک کے پہنچ کیا کہ اس طح گزارے، اس حصانہ میں بلکہ ام اسادات والموئین حضرت خدیجہ الکبریٰ مجی آپ کے ساتھ تینیں، کسی صاحبزادیاں بھی مان کے آغوش میں تینیں، سخت سخت پچھے جب بھوک سے روٹے تو نگدل انکی آواز سن من کرہنے کے انکی چشم ترکی پونڈیں گویا انکے کشت آرزو کا ابر باران تینیں، ایک دن حضرت خدیجہ کے بھتیجے سیکم بن حرام نے تھوڑا سا غلام پنی بھوپی کے پاس بیجا - ابو جبل نے دیکھا تو چین لینا چاہا، اسلام کی تبلیغ حق دولت و نعمت میں ہنین ہوئی ہے، زور و قوت میں ہنین ہوئی ہے، جاہ و جلال میں ہنین ہوئی ہے، بلکہ صاحب و خطرات مظلومیت و بیکی نظر و فاقہ میں اور بے آخز قید و بندگی پر یوں اور زندان و حصار کی چار دیواریوں میں، لیکن ان میں سے کوئی چیز داعیِ اسلام اور مبلغِ رسالت کو اپنے فراہم سے باز نہ کر سکی۔ اقتاہ کا نور گرد و غبار کے دامن سے ہنین چھپتا، اور آسمان کا ابر باران زمین کے بخارات سے ہنین تھتا،

۱۶۹) آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اس گھاٹی میں مع خاندان بنی ہاشم کے تین برس تک مخصوص رہے تھے اسے سیرہ انبی میں سخن

مسیح الاسلام حضرت ابوذر غفاری رضی اللہ تعالیٰ عنہ وہ شخص تھے جنکی نسبت حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا "آسمان نے اپنا سایہ ابوذر سے زیادہ کمی حلقلوادی پر نہیں ڈالا، اور نہ زین نے ان سے کسی زیادہ حلقلوادی کا بارگھی اٹھایا، یہ کہ میں اسوقت ایمان لائے جب اس سر زین میں" ایمان "کا لفظ قانونی جرم تھا، چنانچہ اپنے طعن سے چل رجوب یہ کام پہنچے اور محنت سماں پر ہے آپ نے فرمایا کہ تم اپنے قبیلہ میں واپس چلے جاؤ، اور اسوقت کے منتظر ہو جب اسلام کو ملک میں امن و امان نصیب ہو، لیکن اُنکے لئے انتظام مشکل تھا، وہ اب سرترا پا آواز حق تھے، انکار دن گشا مگر ان اعلان حق کے لئے بھیپن تھا، چنانچہ وہ سید ہے خانہ کعبہ میں آئے، اُس خانہ کعبہ میں جہا اسوقت ۴۰ بتون کا مسکن ہتا، اور اگر لا الہ الا اللہ کا اس زور سے نعرو ما کر کے آس پاس کی پہاڑیان گدوخ آئیں، یہ آواز من کر قریش چاروں طرف سے دوڑ پڑے، حضرت عباس نے اگرچا بیا، لیکن یہ جماعت تخلیف اُنکے روحاںی عزم واستقلال کی مضبوطی میں ایک ذرہ انقلاب نہ پیدا کر سکی، دوسرے دن وہی ابوذر غفاری تھے، وہی ۳۶۰ بتون کا کعبہ تھا، اور وہی نفرۃ توحید کی زلزلہ اندماز تکبیر تھی قریش کی طرف سے وہی کل کی طرح آج میں جواب ملا، تاہم یہ سزا میں انکو فرض تبلیغ سے باز نہ کہ کی، حضرت ابوذر نے تین خلافتوں کا زمانہ دیکھا، زین بدل گئی، آسمان بدل گیا، فتوحاتِ مسلمانوں کے چھوٹے چھوٹے جو پڑے کو رشک ایوان کسری، اور غیرت کا شناز نہ غفور بنایا، لیکن ایک ذاتِ حقی جو سونے اور چاندی کا ایک مکمل باغی اپنے گھر کہنا حرام ہمیتی حقی حضرت عثمانؓ کے زمانہ میں وہ سر زین شام میں تھے، جہاں روایوں کے اثر سے مسلمان امراء اسلام کی سادگی کو چھوڑ کر دولت اور قدر کے فرگ ہو چلے تھے، ایسا معاویہ کا دربار قیصر و کسری کی بارگاہ بن رہا تھا، اُنکے چاہ و جلال کے رعب و دباب نے بڑے بڑے کی زبانیں گنگ کر دی تھیں، لیکن جڑت آزادی کی وہ سبے نیام تواریخ ابوذر غفاری کے کام دہن میں تھی ایک لمحہ کے لئے ڈھکی، اور عینہ پھر دیباں

اعلان حق کے لئے چکتی رہی، آہنگ اکتوبر نے غلافت سے انکے بولائیں کی درخواست کرنی پڑی چنانچہ یہ مذہب بولائے گئے، اور بیان سے رپنڈہ ایک چوتھے سے گاؤں میں بھیج دیئے گئے، یا خود اپنے لئے دیں رہنا مناسب سمجھا،

رپنڈہ کا نظر بند ایک کمل خمیہ میں چند اونٹ اور بکریوں کے روٹ کے ساتھ تمام دنیا سے گوشہ گیر ہو کر بیٹھ گیا، حضرت عثمان نے بیت المال سے انکے اسباب راحت کا سامان کرنا چاہا لیکن قبول نہ کیا،

لیکن تم کیا سمجھتے ہو کہ اس سلطان حق نے اسکے بعد تلوار نیام میں کر لی، وہ اس زمانے میں فتویٰ دینے کے مجاز نہ تھے، لیکن اسی حالت میں نے ایک شخص نے فتویٰ پوچھا، انہوں نے جواب دیا، ایک قریشی نے ٹوکا کہ تم فتویٰ دینے کے مجاز نہیں ہو، کیون دیتے ہو، تو نہایت بھروس کے ساتھ فرمایا "خدا کی قسم اگر تم میری اس گروں پر تلوار بھی رکھ دو اور میں اس لمحہ میں سمجھوں کہ حضور قدس صلی اللہ علیہ وسلم کے فرمان کا ایک لفظ بھی ادا کر سکتا ہوں تو ادا کر دیکھا" ،

آخر اسی سافرت اور غربت میں اس طرح جان دی کہ حبِ صیبت اور بیٹھ گئی بھوی جہانہ لاکر سر راہ رکھ دیا گیا کہ نوار دا س رہنگز رعام سے کوچ کر جانے والے مسافر کی نماز پڑھیں، چنانچہ ایسا ہی ہوا، عبد اللہ بن مخدوہ کا لگز ہوا اور انہوں نے نماز پڑھائی،

سرپریزِ رجیع کے دو زمانیوں کی داستان بھی یہ کوئی سنا نہیں ہے، حضرت خلیفہ اور حضرت زینہ یہ دونوں بزرگو اصحاب صفتہ میں سے ہیں، یعنی ان لوگوں میں سے جو میدان جنگ کے لئے ہیں بلکہ نہ صرف محراب کے لئے تعلیم پا رہے تھے، ایک قبیلہ کی دعوت پر دس و انفلین اسلام جنہیں یہ دو صاحب بھی تھے، بھیج گئے، رجیع کے مقام پر پہنچ کر کافروں نے بعد میں کی اور دوسرا دیوں کا دستہ انکی گرفتاری کے لئے بھیجیا، اکثر نے قید و اسیری کے ننگ کو گواہا نہ کیا، اور لاکر جائین ہیں،

خوبی اور نیزو صاحبین نے کفار کے وعدوں پر بھروسکر کے اپنے آپ کو اُنکے حوالہ دیا، محفوظ نے خلاف معاہدہ انکی شکیں کیے، اور مکہ میں لاکر بیٹھ لالا، قریش نے بدکے انتقام کے لئے انگو خردیا، اور تین قیدیتک قید میں رکھا، ان دونوں قیدیوں نے زمانہ قید میں اسلام کی تعلیم کا جو نونہ پیش کیا وہ مذاہب کی تائیخ نہیں عدیم الشان ہے،

حضرت خوبی جس گھریں قید تھے، اسلام کے بعد اس گھرانے کی ایک خاتون نے علی لاعلان کا گواہی دی کہ خوبی سے بڑھ کر کسی قیدی کو ہم نے نیک و سعادتمند نہیں پایا، ایک دفعہ اسی خاندان کا ایک بچہ کیلتا ہوا آنکے پاس چلا گیا، انکو معلوم تھا کہ یہ اس خاندان کا چشم و چراغ ہے جو چند دنیں سولی کی لکڑی پر زکی لاش کو لٹکانے والا ہے، لیکن انھوں نے پیار سے اس بچہ کو زانو پر بھاگایا اُنکے ہاتھ میں ایک ضرورت سے استرہ تھا، بچہ کی مان کی نگاہ و جب اس قیدی پر پڑی تو پیغام دیکھ کر بچہ قیدی کے زانو پر بھیا ہنسنے اور کہلنا استرہ اُنکے ہاتھ میں ہے، سہمگی، حضرت خوبی نے فرمایا کیا تم یہ سمجھتی ہو کہ میں اپنے خون کا انتقام ہمارے بچے سے نہیں، ہما با یہ کام نہیں، "حضرت خوبی نے کافروں سے زمانہ قید میں جور عالمیں چاہیں وہ صرف تین تین، بیٹھا پانی، حرام کہانا جھکوندیا جائے، قتل کی پہلے سے اطلاع دیجائے،

چند روز کے بعد حضرت خوبی نے حرم کے بیان میں جس بہادری، اطمینان اور سکون تقلب کے ساتھ مظلومیت کی سولی پر جان دی، وہ تائیخ اسلام کا معروف واقعہ ہے، "خلق کے اس بھرا نہ منظر نے آخر اس خاندان کو اسلام کا حلقة بگوش نبادیا،

دوسرے تیدی حضرت نزید بن دشنہ انصاری تین ہیئین کی تیکے بعد قتل میں لائے گئے، کفار کا پہاڑ احاطہ کئے تھا، جلا دکی تلوار نگاہوں کے ساتھ تھی، سولی کی لکڑی پہلو میں نصب تھی، ابوسفیان نے آگ پر بھکر پوچھا، "نزید اکیا تم پسند کرتے اگر آج تھا، سے بجائے محمد کی لاش اس سلی پر

لکھتی ہوتی، ”سرشار خلقِ نبی محمدی نے جواب دیا کہ ”خدا کی قسم میں یہ پسند کر دیگا کہ میری لاش سولی پر  
نکالی جائے اور محمد صلیم کے تلوون میں کا نٹا بھی نہ پہنچنے پائے“

حضرت ابو جذلؓ وہ اس جرم پر کہ اسلام لائے تھے مکہ میں پابن بخیرتے طلح طلح کی

تخلیفین دیجاتی تھیں کہ اس نے مذہب سے توبہ کرو، لیکن وہ ان تمام سختیوں کو خوشی سے جیلتے رہے  
تھے، میں عمرہ کی غرض سے جب چودہ سو جان مشاروں کے ساتھ آپ نے مقام حد میہرہ میں  
قیام کیا اور کفار نے آگے بڑھنے سے روکا اور شرائطِ صلح طے ہونے لگے تو عین اسوقت جب معاہدہ کی

سطریں زیر تحریر تھیں، ابو جذل کسی طلح قریش کے مجس سے نکل کر پاؤں میں پڑیاں پہنچنے ہوئے

آئے اور سبکے سامنے گر پڑے، قریش کے سفیر نے جو خود ابو جذل کا باپ تھا کہا کہ ”محمدیا ہے پلا  
قیدی ہے جبکو تھیں واپس دینا ہو گا“، ابو جذل نے تمام صحیح کے سامنے اپنے نغمہ دکھائے جو قریش کے  
جور و ستم کی یادگار تھے، اور کہا، ”برادران اسلام! میں اسلام لا جکا ہوں، کیا پھر مجھکو کافروں کے  
ہاتھ میں دیتے ہو کیا پھر مجھے انکا قیدی بناتے ہو“ تمام مسلمان اس دردناک نظر کو دیکھ کر تباہ پڑے،  
پھر وہ پرتو یاں چڑھ گئیں، اخوت اسلامی کی لہر بر قبکر چودہ سو بادروں کے دل فوجیوں  
تیرگئی، کہ دفعتہ بہاسے مبارک بلے اور ابو جذل کی طرف خطاب کر کے فرمایا،

”ابو جذل! صبر او ضبط سے کام لو، خدا نہ تارے لئے اور دوسرا مظلومون کیلئے“

داہ نکایگا، صلح اب ہو جکی، اور ہم ان لوگوں سے بد عدی نہیں کر سکتے“

اس فرمان کو سن کر ابو جذل نے اطاعت کی گردن جھکا لی، اور مجس کی قید و زنجیر کو  
اسلام کی بد عدی کے داغ پر ترجیح دی،

ضعف اور قوت، اور حق و باطل کی بائی معرکہ آرایوں میں انگلیا سے الوازعِ مرم اور پوشش پانچان

آن گوش بتوت نسلِ سقیفیل کے لئے اقتدار پیری دی کے چونوں نے چھوڑ گئے انکے جانشینوں نے سر ہم

ان سے تفاوت نہ کیا، تائیخ ان واقعات سے بریز ہے، استیلاسے باطل کے ناریک عمد نے جب کبھی دنیا کا احاطہ کیا، ائمہ اعلیار اور علمائے صالحین اسی راستہ پر قدم مارتے چلے گئے، جیسیں اسلاف کرام اپنے عمل اور کارناموں کے چڑاغ جلاتے چلے گئے تھے،

بنو امیہ کے عدھکومت میں اکا پرمحمد بنی نے ہر قدم پر اسکے جو روسم کرو دکا، برسہ دربار انہی علیلیوں کا اطمینان کیا، اور اس اعلان حق میں تید و زنجیر بے خانماں فی۔ وجہا وطنی کا باک نہ کیا، حضرت سعید بن سیب جو تماعین میں سب سے بڑا مرتبہ رکھتے ہیں، انکے واقعات تحریت طلب دنیا کیلئے منونہ ہیں، انھوں نے کبھی کسی بادشاہ یا امیر کے علیہ کو قبول کرنا گوارا نہ کیا، اور کبھی سلطنت کا وظیفہ خود بننا پسند کیا، اسلئے انکی زبان اندر مارق میں ہمیشہ پیاک رہی، ایک دفعہ خلیفہ شام کا قاسمداد ان کے سامنے سے گزرنا بلا کر پوچا کہ ”بنی مردان کو تم کس حال میں پچوڑ کر آئے؟“ بولا، بخیریت ”فما یا تم نے اس حال میں پچوڑا ہے کہ“ وہ انسانوں کو پچوڑا رکھتے ہیں اور کتوں کو کھلاتے ہیں“ قاصد کا چہرہ غصہ سے سرخ ہو گیا، لیکن انھوں نے کوئی پرواہ نہ کی، دستون نے عرض کی، اپنی جان کے درپے کیون ہو؟“ جواب دیا جب تک میں حق پر ہوں خدا مجھکو بے یار و مددگار پچوڑا پیجگا۔“

آخر ان آزاد گویوں کا یہ نتیجہ ہوا کہ کڑا کی کی سردی میں انکے بدن پر ٹھنڈا پانی ڈالکر اگنی کوڑ سے لگا کے گئے، قید کیا گیا، انکے قتل کا سامان ہوا، اور آخرین یہ فرمان جاری ہوا کہ کوئی انکے پاس بیٹھے، اور نہ کوئی بات چیت کرے، لیکن اس حالت میں بھی انکی سیف زبانی کم نہیں، ایک قاصد شفہ شاہی لیکر انکے پاس آیا، شفہ کو بکری کے سخن میں دیدیا وہ چباگئی، فرمایا کہ یہی سکا جاوے اب رہنمی تھی کوفہ کے ایک ھنگو عالم تھے، جاج ج کے قید خانہ میں انھوں نے عمر بکر دی۔

یحییٰ بن عامر رکھتے ہیں کہ یہ پہلے شخص ہیں جو گذون نے قرآن میں نقطے لگائے، جاج ج نے انکو عراق سے چلا وطن کر دیا، آوارہ گرد خراسان پہنچے، دہان کے گورنمنٹ نے انکی بڑی تفیض کی اور قضاہا نصب

پیش کیا، لیکن کچھ دن بھی گزرنے پائے تھے کہ بیان سے بھی الگ ہونا پڑتا،  
امام منصور بن عتر نے مجلس جانا اسلئے پسند کیا کہ وہ ایک جابر حکومت کی طرف سے  
عمرہ قضا قبول رہا ہیں چاہتے تھے،

امام شعبی کی جلالت شان سے کوئی واقف ہیں، کوفہ و طنہ تبا، مختار کے زمانہ حکومت  
میں کوئی نہ سے بہاگ کر انکو مدینہ آنا پڑا، حاجج کے زمانہ میں وہ کوفہ اگر دارالامارتہ میں عزت و  
تکریم کے ساتھ رہنے لگے، لیکن جب علماء کے کوئی نہ سے حاجج کے مقابلہ میں فوج کشی کی تو امام  
شعبی و نون نوجوان کے پیچ میں کھڑے ہو کر حاجج کے مقابلہ میں فوج کشی کی تو علماء کی  
فوج کو شکست ہوئی، امام شعبی نے گھر پنکھ کو اڑ بند کر لئے، اور نوجینے اسی حال میں اسر کئے،  
پھر ایک دن موقع پایا تو فوج میں بھرتی ہو کر خراسان چل دیئے، وہاں انکو ایک عمدہ جگہ مل لئی، ابھی  
پورا اطہان میں ہی ہیں ہوا تاکہ حاجج کے میزدہ نے جاسوسی کی، اور والی خراسان کے نام حکم آیا کہ  
شعبی کو فوراً پکڑو، اگر وہ پکڑنے کی تو تمہیں سزا دیجائیگی، والی جو امام موصوف کی شان جلالت سے  
واعف تھا، اس نے ہر چند چاہا کہ وہ کہیں نکل جائیں، لیکن انھوں نے کہا کہ اب بچنا مشکل ہے،  
اس خیپا بن نجیر دارالامارتہ کو رواد کئے گئے، حاجج نے پھر انکو رہا کر دیا،

ستارہ میں جب زمانہ نے کر دٹ لی، اور شام اجزا کو عراق آباد ہوا، یعنی ملک کی عنان  
حکومت بنا یہ سے نکل کر بوز عباس کے ہاتھ میں آئی، اور سادات نے جہاز میں اپنا علم بند کیا تو  
دیگر علماء کے کبار کے ساتھ امام عظم ابو حیین فہم الغماں نے فتویٰ دیا کہ منصور عباسی کی بیعت ناجائز ہے،  
اور خلافت نفس زکیہ کا حق ہے، سادات کی ناکامی کے بعد جب منصور کے دوبارہ ملک پر تسلط  
پایا تو امام کو دربار میں طلب کیا اور منصب قضا کے قبول کرنے پر مجبور کیا، مگر انھوں نے صاف  
انکار کیا، منصور نے حکم دیا کہ انکو قید کر دیا جائے، امام نے قید خانہ کے چھر دنگ جو کونصب قضا کے

بندور فتح ایوان پر ترجیح دی، چار برس اسی قید خانہ میں گزارے، اور اس سے اسقت چوٹے  
جب روح نے قید ہتھی سے رہائی پائی،

امام صدوح کے فضائل میں یہ امریکی کچھ کم قابل تالش ہمیں کہ جس علم کی خدمت میں انھوں نے  
اپنی ساری عمر گذاری علی، اس قید خانہ میں ہمیں اس فرض کی ادا سے غافل نہ رہے، یہاں ہمیں سلسلہ تعلیم  
برابر قائم رکھا، امام محمد۔ کہ نقۃ حنفی کے دست و بازو میں، امام کلامی قید خانہ انکی تعلیم کا مدرسہ تھا۔

شہزاد بن مامون نے علما، کو اس اعتقاد کی تسلیم پر مجبور کرنا چاہا کہ ”قرآن مخلوق ہے“، مگر  
بزرگوں نے پامروی کے ساتھ مامون کی اطاعت سے کرشمی کی ان میں سب سے پہلا نام امام احمد  
بن حنبل کا ہے، والی بندرا دکے نام اس نے فرمان جاری کیا کہ امام اور دیگر علما کے اس عقیدہ  
خاص کا امتحان لو، امام موصوف سے جب یہ پوچھا گیا کہ قرآن کے مخلوق ہونے کی نسبت کیا  
کہتے ہو، فرمایا میں یہ صرف یہ کہتا ہوں کہ ”وہ خدا کا کلام ہے اور میں“ محدثین نے اسلام کے تمام  
عقاید کی تعلیم کی، لیکن کمی اسپرایاں کا طالبہ نہ کیا کہ قرآن کو مخلوق مانا جائے، امام کا یہ جواب  
مامون کو لکھ کر بھیجا گیا، اس نے حکم دیا کہ وہ پابزر نجیروں بار میں بیجے جائیں، چنانچہ اسی حال میں انکو  
برقة روانہ کیا گیا، ابھی برقة پھنسے بھی نہ تھے کہ مامون نے رومی سرحد پر وفات پائی اور اسکی جگہ

معتصم بالله سریر آراء خلافت ہوا،

اس سورا اعتقاد میں وہ جلی اپنے بھائی کی خدمت پر قائم رہا، امام موصوف اس زمانہ میں برقرار میں  
قید تھے، معتصم جب روم سے واپس پھرا امام کو اپنے دربار میں طلب کیا، اور اپنے ہم خقیدہ علماء  
مناظرہ کرایا، امام نے اپنے دلائل پیش کئے، لیکن معتصم کو جو محض ایک سپاہی آدمی تھا افسوس تھی نوئی  
امام کے سامنے دو باتیں پیش کیں، قید خانہ یا اپنی غلطی کا اعتراف، امام نے حق کی زنجیروں کو باطل کی  
اگر کوئی پر ترجیح دی، اور ۳۰ ہمینے مختلف قید خانوں میں گزارے، پاؤں نزجیروں سے بوجمل ہو جاتے تو

پا جامہ سے کمر بند نکال کر زنجیروں کو باندھ کر کمر سے لٹکایتے تھے، نماز اور سونے کے وقایت میں

بیرونیان علیحدہ کر دیجاتی تھیں، پھر بدستور ڈال دیجاتی تھیں،

لیکن اس قید و زنجیر کے باوجود امام نے اپنا فرض کبھی فراموش نہ کیا، قیدیوں کے ساتھ

نماز میں امام بُنکر کھڑے ہوتے تھے اور انکو نماز پڑھاتے تھے، طبلہ آتے تھے انکو درس دیتے تھے،

معتصم نے اُن پر دنگیاں مقرر کئے تھے جو روز آگر پوچھتے تھے کہ توہاری راستے میں کچھ تبدیلی

ہوئی، ہر روز جواب ملتا تھا کہ "ہنین" آخراً یک روز خفا ہو کر نگباون نے حکم دیا کہ ایک کے بجائے

امام کے پاؤں میں چار بیڑیاں ڈالی جائیں، امام نے اس تکلیف کو عجی صبر و شکر کے ساتھ برداشت

کیا، معتصم نے انکی اس پامردی واستقلال کو دیکھ کر فیصلہ کیا کہ قید و جس کتب تک؟ اب یا تسلیم

یا توار، انکو پا زنجیر قید خانہ سے اپنے دربار میں طلب کیا، امام موصوف فرماتے ہیں کہ مجھے دربار میں

لے چننے کے لئے ایک سواری پر چلا گیا، میرے دونوں پاؤں بیڑیوں سے اسقدر بوجبل تھے کہ قدم قدم پر مجھے ڈرتا کہ منہ کے بل اب گرا اور تب گرا، اسی حالت میں خلیفہ کے دربار تک پہنچا یا

جلاد نگلی تلواریں اور کوڑے لئے ہوئے سامنے کھڑے تھے، امام سے پوچھا گیا کہ اب بھی تم اپنی

راس بدلنے پر طیار ہو، فرمایا کتاب اللہ اور سنت رسول کے سوا میں اور کوئی ہیز ہنین قبول

کر سکتا، جلا دوں کو حکم ہوا کہ کوڑے مارو، ہر کوڑے پر امام قسیع و تیلیل فرماتے تھے، وہ کوڑوں پر

چاکر غش کیا کر گر پڑے، پیٹھ اور شانوں سے فون جا ریتا،

معتصم جیکے زور و قوت نے رو میون کے دل ہلا دیئے تھے، استقلال اور جرأت کے

اس فرشتہ کو دیکھ کر ریز گیا، اور اسی حالت میں انکی آزادی کا پروانہ لکھ دیا، (طبقات بکی)

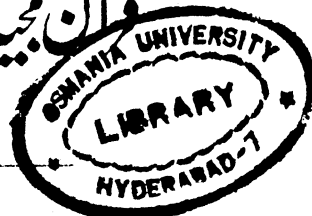
ذیل میں ایک واقعہ لکھا جاتا ہے جو ہمارے لئے بہت کچھ بحق آموز ہے، ابن طوبوں

دولت عباسیہ کی طرف سے مصر کا گورنر تھا، خود سری نے اسکو خود مختاری پر آمادہ کیا، مصر کے

قاضی اس زمانہ میں حضرت بخار بن قبیلہ حنفی تھے، ابن طوبون انکی بڑی غاطر کرتا تھا، ہر سال ایک ہزار اشرفین کی تسلی انکی نذر کیا کرتا تھا، ۶۷۲ھ میں جب خلیفہ سے اس نے بناوٹ کا اعلان کیا، قاضی بخار سے درخواست کی کہ خلیفہ کی معزولی کا دہ فتوی دین، قاضی بخار نے اس حکم کے مائنے سے قطعاً انکار کیا، ابن طوبون نے کہا اگر تم ہمارے حکم کو تسلیم نہیں کرتے تو ہماری اشرفین کی تسلی واپس کر دو، دنیا یہ سن کر محیرت ہوا گیا کہ قاضی نے امیر صرک کے ایک خصرو کو باخ خنین لگایا تھا، اور اپنے سارے سال کی اشارہ تبیدیاں اسی طرح سرمبر ہجرہ سے باہنچکوادین، اس حیرت افزاد اقیرہ کے مشاہد سے ابن طوبون شرم سے پانی پانی ہو گیا، اور اسی وقت حکم دیا کہ قاضی کو قید خانہ میں ڈال دو، یہ گوارا کیا لیکن حق کے خلاف خلیفہ کی معزولی کے فتویٰ پر دستظہ نہ کیا، قاضی بخار اسی قید کی حالت میں دو برس تک رہے، مصر کے علمانے آزاد بند کی کہ اگر قاضی موصوف اسی طرح قید میں رہے تو انکے علم کا خزانہ بھی بیشہ کیلئے سرمبر ہر رہ جائیگا، ناچار ابن طوبون نے قید خانہ میں ایک کھر کی کملوادی، قاضی موصوف اسی کھر کی میں بیٹھ کر شائعین علم کو درس دیتے تھے، اسی نج پر عمدگذار دی اور محبس کی تنگ و تار کو ٹھری میں قول حق پر نہ ندگی کی آخری سانس توڑی،

(باتی)

# قرآن مجید میں بابل کے حوالے



قرآن مجید نے جا بجا یہ دعویٰ کیا ہے کہ وہ تمام اسلامی کتابوں کا مصدقہ ہے، اس بنابری  
وہ تصدیق آئیوں میں ان احکام و مصاہیں کو بیان کرتا ہے جو قورات و انجیل میں مذکور ہیں سیکن  
کوتاہ نظر عیسائیوں کا یہ اغترض ہے کہ خدا سے اسلام بابل سے تعلماً نا۔ اتفاق ہتنا، اس نے  
اس نے جہاں جہاں انکے احکام و مصاہیں کا ذکر کیا ہے وہ انکے مطابق ہیں میں،  
اسکا صاف ہوا ب توبہ ہے کہ قرآن مجید کے رو سے بابل خود محرّف ہے اس بنابری  
اگر آئیں یہ احکام و مصاہیں موجود ہیں تو یہ خود اسکا نقش ہے، لیکن ہم اس پہلو سے  
چشم پوشی کرتے ہوئے صرف اسقدر کہتے ہیں کہ قرآن مجید کے مجرّمات میں ایک هنایت عجیب  
معجزہ ہی ہے کہ اس نے بابل کی جن آئیتوں کی طرف اشارہ کیا ہے وہ تحریف کے گوناگون  
تعزیرات کے بعد بھی اسیں موجود ہیں، اور یہ وہ صداقت ہے جسکی تردید میں ایک آواز بھی  
ہبین بنڈ کیجا سکتی،

اس مقصود کے واضح کرنیکے لئے ہم نے قرآن مجید سے اس قسم کی تمام آیتیں جمع کی ہیں،  
اور بابل کی آیتوں سے انکی تطبیق دی ہے، چنانچہ وہ آیتیں حسب ذیل ہیں،  
۱۔ خداوند تعالیٰ امر قرآن مجید میں فرماتا ہے،

وَكُلْتُنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ الْمَقْسُ بِالْأَنْفُسِ  
وَالْعَيْنِ بِالْعَيْنِ وَالْأَلْفَ بِالْأَلْفِ وَ  
الْأَذْنَ بِالْأَذْنِ وَالْسَّنَ بِالْسَّنِ وَالْجَرْجَجِ  
قَصَاصٌ ..... (مأعلن ۸)

**تورات تبلاتی ہے،**

” اور اگر وہ اس صدمہ سے ہلاک ہو جائے تو جان کے بدے جان، اور آنکھ کے بدے آنکھ

وانست کے بدے وانست، اور ہاتھ کے بدے ہاتھ، پاؤں کے بدے پاؤں اجلانے کے بدے  
جلانا، زخم کے بدے زخم، اور چوت کے بدے چوت، (خرونج ۱۷: ۴۳ تا ۴۵)

عبارت مذکورہ میں جن فقرودن پر خط کہپنا ہوا ہے وہ قرآن مجید میں نہیں ہیں، اور غالباً تعلیمات  
ان فقرودن کا اضافہ کیا ہے،  
” تورات میں دوسرا جگہ ہے،

” اور وہ جو انسان کو مار دے سو مار طال جائیگا، ..... اور اگر کوئی اپنے ہمسایہ کو چوت لے گا  
سو جیسا کریبیجا دیسا ہی پائیگا، تو مرنے کے بدے تو مرن، آنکھ کے بدے آنکھ، وانست کے بدے وانست،  
جیسا کوئی نیکان نقصان کرے اس سے دیسا ہی کیا جائے، ” (حبارت ۱: ۲۰، ۲۱)

۲- **قرآن مجید میں ہے،**  
وَعَلَى الَّذِينَ هَادُوا حَسَدٌ مَّنْ أَلْكَلَ ذِي  
ظُلْفٍ . (العام)

**تورات میں ہے،**

” گران میں سے جو جکائی کرتے ہیں یا کہمُ اتنے چرسے ہوئے ہوتے ہیں انکو نہ کہا و، جیسے

اُنت وہ جگائی تو کرتا ہے پکڑا۔ کاچا ہوا ہیں ہوتا، سو وہ تمارے لئے ناپاک ہے ہے ”

(ابرار ب ۲۷)

” اور سب پرندے جو چار پاؤں پر جلتے ہیں وہ تمارے لئے مکروہ ہیں ، (ابرار ب ۲۰)

چونکہ ظفر کے سفی ناخن کے ہیں اور اسکا اطلاق عربی میں انسان ”پرندہ“ ہے حقیقی اونٹ، اور بہائم کے ناخون اور پیچوں پر بھی ہوتا ہے، اسلئے قرآن مجید اور تورات میں کوئی تosal فہمی نہیں ہے، سان العرب میں ہے،

و قول تعالیٰ وعلی الذین هادوا حرمنا  
خدا کے قول علی الذین ہادوا حرمنا  
کل ذی ظفر دخل فی ذی الظفر ذات المأتم  
آیا ہے ابین اونٹ اور بہائم بھی داخل ہیں، کیونکہ  
آنکے لکھر گویا ناخن ہوتے ہیں،

۳۔ قرآن مجید میں ہے،

کِتَبٌ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كِتَبَ عَلَى الَّذِينَ  
مِنْ قَبْلِكُمْ ..... (بقر ۲۸)

تورات میں ہے،

” اور یہ تمارے لئے قانون والی پوچکا کہ ساتوبن ہمینہ کی دسویں تایع فہمیں سے ہر کہیں خواہ وہ تمارے دیس کا ہو گواہ پر ویسی جبکہ بود باش تمہیں ہے اپنی جان کو ”دکھ“ دے اور کسی طبع کا کام نہ کرے ” (ابرار ب ۲۹)

” اور اس ساتوبن ہمینہ کی دسویں تایع مقدس جماعت ہو گی، اور تم اپنی جانوں کو ”دکھ“ دے اور کچھ کام نہ کرنا ” (گنتی ب ۲۹ - ۲۶)

” اور ساتویں ہینہ کی پندرہ ہیں تائیخ تاری مقدس جماعت ہوگی، اس دن تم کو فضت کا کام نہ کرو، اور سات دن تک خداوند کے لئے عید کرو، (متی ۹: ۱۱)

ان آٹیون میں جان جہان ”دکھ“ کا لفظ آیا ہے، اس سے روزہ صراحت ہے، کیونکہ قیم صحیفون میں روزہ کے لئے یہی لفظ استعمال کیا جاتا، جدید صحیفون میں روزہ کا لفظ صاف طور پر نہ کوہرے، چنانچہ سموائل (۷-۶) میں ہے،

” سودہ سب صفاہ میں فرام بوسے اور پانی بھر کے خداوند کے آکے انڈیلا اور سدن بندہ کما“  
یرہ میاہ (بڑے ۶) میں ہے،

” پر توجہ اور خداوند کی دہبائیں جو تو نے بیرے کوئے سے اس طور میں لکھی ہیں، خداوند کے گھر میں روزہ کے دن لوگوں کے مانے پڑے سناؤ۔“

انجیل کی صحیفہ متی (بڑے ۱۶) میں ہے،

” پھر جب تم روزہ رکھو ریا کار دن کے مانند اپنا چہرہ اُواس نہ بناؤ،“

” پر جب تو روزہ رکھے اپنے سر پر چکنا لگا اور منہ دبو“ (متی بڑے ۶)

” اور یوختا اور فریسیون کے شاگرد روزہ رکھتے تھے، انہوں نے اس سے کہا کہ یوختا اور فریسیون کے شاگرد کیون روزہ رکھتے ہیں، اور تیرے شاگرد روزہ رکھنے کے بعد یوختے نے اپنی کہا کہ کیا بڑتی جب تک کہ وہ بہانے ساختھے ہے روزہ رکھنے کے سکتے ہیں، وہ جب تک کہ دہماان کے ساختھے ہے روزہ رکھنے کے سکتے، لیکن وہ دن آئیں گے جب دہماان سے جدا کیا جائیگا، تب اپنیں دنوں ہیں وہ روزہ رکھنے گے۔“ (مرقس بڑے ۱۸: ۱۹ و ۲۰، ۲۱، ۲۲)

بڑے ۳۴ تا ۳۵)

و مگر اس طرح کے دو بیشتر عاد روزہ کے نہیں نکالے جاتے“ (متی بڑے ۱۶: ۲۱)

۴۔ قرآن مجید میں ہے،

الذینَ يَحْمِدُونَهُ مَكْتُوبٌ عَنْهُمْ فِي التُّورَاةِ  
 (وہ پیغمبر) مبکر یہ لوگ اپنے ہاں تباہہ دلیل میں  
 لکھا ہوا پاتے ہیں،

وَالْأَنجِيلُ ..... (آل عمران)

تورات میں ہے،

”اور اس نے کماک خداوند سینا سے آیا، اور شہر سے آن پر طلوع ہوا، فاران کے پہاڑ سے  
 وہ جلوہ گزہدا، وس بزرار قدر بیوں کے ساتھ آیا اور اسکے دہنے ہاتھ میں ایک آتشیں نشرت  
 انکے لئے تھی“ (استقاب ۲۶-۳۳)

”خدا تیان سے اور وہ جو نہ دوس ہے کوہ فاران سے آیا، اُنکی شوکت سے آسمان ہی پیگا  
 اور اسکی حمد سے زمین ہمور ہوئی“ (جیحقق ب۔ ۳۶)

”بیراد دست نورانی نہ مگم گون بزرارون بین سردار ہے... اور وہ بالکل مُحَمَّدِیٰ تعریف  
 کیا گیا ہے“ (نزول الغزلات ب۔ ۶، اثنا بیت ۱۴)

ان آیتوں میں آنحضرت صلیم کی نظر کملی ہوئی مدد بلکہ نام کہتے ہیں لیکن افسوس ہے،  
 بعد میں بابل کے جو ترجیح ہوئے ان میں ان لفاظ کو علم باقی رکھنے کے بجائے انکا ترجیح کرو دیا گیا

”سب تو ہون کو ہلا دنگا اور حمد سب تو ہون کا آیگا“ (بھی ب۔ ۶، ۷)

میں انکے لئے اُنکے بھائیوں میں سے تھا ایک بنی بر پا کرنگا اور پانچا کلام اسکے مخفی میں

ڈالوں گا، اور جو کچھ بین اسے فرماؤں گا وہ سب اُن سے کہیا گا، اور ایسا ہو گا جو کوئی بیری باقون کو

جھینپین دے، میرا نام پیکے کہیا نہ سُئے گا، تو میں اسکا حساب اس سے فرمائے گا، لیکن وہ بنی جو میں

گھستھی کرے کر کوئی بات بیرے نام سے کئے جسے کہنے کا ہے میں نے اسے حکم ہبین دیا یا اور

بیووون کے نام سے کئے تو وہ بنی قتل کیا جائے“ (استشار ب۔ ۶، داد ۱۹)

اس پیشینگوئی میں جن فقر و فقر کا ہوا ہے وہ عینہ کلام مجید میں موجود ہیں تسلیاً :

اذا رسلا اليكم رسولا شاهد ا  
ہے تم سے پاس ایک رسول بھیجا ہو جو تم پر گواہی  
علیکم کما ارسلنا ای فرعون رسولاً  
دینا الہی جسیا کہ ہے فرعون کی طرف بھیجا تباہی  
وَمَا ينطِقُ عَنِ الْهُوَىٰ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ  
اور وہ اپنی خواہش سے کچھ نہیں بوتا وہ جو بیت تباہی  
صرف دھی ہوتی ہے،  
اوَّرَأَ رَبُّهُ بَعْضَ مَا بَيْنَ أَيْمَانِهِ وَأَيْمَانَهُ  
وَلَوْ تَقُولُ عَلَيْنَا بَعْضُ الْأَفَوَىٰ لَا يَخْذُنَنَا  
پکڑ کے اسکی شہرگ کات دین،  
منہ بالیہین شعلہ قلعہ نامہ الوہین،  
انجیل میں ہے،

”یہ امور میں نے تم سے کئے جکہ تم سے ساختہ ہوں، لیکن پس پر یکلیطاس پاک روح  
جسکو باپ بھجوگا، میرے نام سے ہربات تکوس کدا دیگا، اور باد دلا دیگا تکو تمام، ہبایتین جو کہ  
میں نے تم سے کی ہیں“ (یوحناب ۱۶-۲۵ و ۲۶)

”ماہم میں تم سے بچ کتا ہوں یہ بہلاتے ہے تم سے لے کر ہیان سے میں چلا جاؤں لیکن کوئی  
اگر ہی نہ جاؤں تو پس پر یکلیطاس تم سے پاس نہ آ ریگا“ (یوحناب ۱۶-۲۷)  
انجیل کے نئے ترجموں میں پس پر یکلیطاس کا ترجمہ تسلی دینے والا کیا گیا ہے اور یہ بات  
صحیح ہے، لیکن بحث ایسیں ہے کہ خود حضرت علیؑ نے یہ لفظ بولا تھا یا نہیں لیکن چونکہ یہ نتائی  
لفظ ہے اور حضرت علیؑ کی زبان عبرانی میں، اس لئے یہ بالکل ناممکن ہو کہ انہوں نے یہ لفظ  
استعمال کیا ہو، اسی بنا پر قدیم ترجموں میں یہ لفظ پس پر یکلیطاس ہے جو یہیک عبرانی لفظ  
فوقیط کا ترجمہ ہے، فارقیط کے صحیح معنی عربی میں ”احمد“ کے ہیں، جسکا ذکرہ قرآن مجید نے  
ہس آیت میں کیا ہے،

وَإِذْ قَالَ عِيسَىٰ بْنُ مَرْيَمٍ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اتَّقُوا رَبَّكُمْ وَلَا تُبْغِيْنَ مِنْ أَعْدَادِكُمْ  
أَوْ جَبْ عَيْنِي بْنَ مَرْيَمٍ فَتَنَاهِي  
وَرَسُولُ اللَّهِ الْيَكْرَمُ مُصَدِّقًا مَا بَيْنَ يَدَيْهِ  
طَرْفَ خَدَّا كَارِسُولٌ ہُوْنَ، تَصْدِيقٌ كَرِتَاهُونَ تَدَدَّاتٌ كَيْ  
مِنَ الْقُوَّالَةِ وَمِنْ شَرِّ الْمُشَرِّكِينَ یَا قَيْمَنَ بَعْدَ  
جَوَبِيْرَ سَاسَنَتِ ہے اور بَشَارَتِ دِيَتِیَا ہُوْنَ اِیک  
رَسُولٌ کَلِّ جَوَبِيْرَ بَعْدَ آیَگَا، اسکا نَامَ اَحْمَدَ ہے،  
(سَمَرَاحِمَ اَحْمَدَ (صَفَّتَ))

آنحضرت صَلَّمَ کے متعلق باَبِلَ میں اور بھی بہت سی پیشگوئیاں ہیں جنہیں سے بعض خود  
صحابَنَے نکالی تھیں، بعض اِبْنِ نَبِیْهَ نے اِلْجَوَابَ لِصَحْبَنَے لَکَھِی ہیں، باچی زادہ نے الْفَارِقَ  
بَنِ الْخَلْقِ اَنْخَالِقَ ہیں، مولانا محمد حسن صاحب امردہی نے تَغْيِيرَ مَهَامَاتِ الْاَسْرَارِ ہیں، سَرِید  
امد خان نے خطبات احمد بہرہ میں، اور مولانا غنایت رسول صاحب چرباکوئی نے البشتری میں  
آنکوستقل طور پر جمع کر دیا ہے، لیکن چونکہ ان میں صِرِیح طور پر آپکا ذکر ہنہیں ہے، اس بناء پر ہم  
آنکو نقل کرنا ہنہیں چاہتے،  
قرآن مجید میں ہے،

وَشَدُّهُمْ فِي الْأَعْيُنِ كَزَرْعٍ أَخْجَرْ شَطَاطًا كَفَازَدَه  
أَوْ اَنْتَلَنَجَبِيلَ ہیں شل اس کہیتی کے ہے جس نے  
اپنا دنیل نکالا، پھر اسکو مُضَبَّط کریا، پھر وہ موٹا ہوا  
چرا پیش پرور ہو کر نلاہوں کو مُتَحَبَّ کرنے لگا،  
الزَّرَاعَ لِزَ ..... (فتح)

اجبیل میں ہے،

”آہماں کی بادشاہت خروں کے دانہ کے ماند ہے، جسے ایس شخص نے لیکے اپنے  
کہیت میں بوبیا دہ سب بیجون میں چوتا ہے، پر جب اگتا تو سب تر کاربیون سے بڑا ہوتا،  
اور ابیسا پیڑ ہوتا کہ ہوا کی چیزیاں آکے اسکی ڈالیوں پر سبکار کر دیں“ (متی ۱۳ - ۳۱)

”خدکل بادشاہت ایسی ہے جیسا ایک شخص جو زمین بین بیچ جوئے، اور رات دن دہ

سوے اٹھے“ اور وہ بیچ اس طبق اُنکے اور پڑھنے کے وہ نہ جانے“ (مرقس ۲۹-۲)

”اور کچھ اپنی زمین بین گرا دہ اگا اور پڑھ کے پہلا بعض سگنا، بعض سو، اور بعض سگنا،“

(مرقس ۳-۳)

۴ - قرآن مجید میں ہے،

کل الطعام کا ان حلال لبني اسرائیل  
تم کہانے بنی اسرائیل کے مطہر طلاق تھے مگر وہ  
جکو اسرائیل نے تورات نازل ہونے سے قبل اپنے  
اور پھر و مرام کر دیا تھا،  
ان تنزل التوراة ..... (آل عمران)

تورات بین ہے،

”تم بنو اسرائیل سے کو سب چار پایوں بین سے جو زمین پر ہیں وہ تینیں نکال کرنا

روتا ہے جو ہیں“ (روماء ۱۱-۲)

اسکے بعد ان جانوروں اور ان جانوروں کی جو حرام کے گئے ہیں تفصیل ہے، اس سے ثابت ہوتا ہے کہ تورات نازل ہونے سے پہلے وہ جانور طلاق تھے، وہ نہاب اُنکے حرام ہونے کے آئیا سمجھ سکتے ہیں؟ حضرت اسرائیل (حضرت یعقوب) نے اپنے اپر جس چیز کو حرام کیا تھا، وہ بالکل شبہ ہے، اور ہم نے اُنکے حالات غدر سے پڑھنے کے بعد جب نہت ناکامی اُنمٹی ہے، تاہم ایک آیت میں یہ اشارہ موجود ہے بڑا ہادی و شک شوئی کے نہ کافی ہے،

”اس سبب سے بنی اسرائیل اس اُن کوچ بھیتر وار سے پڑھنی میں چھڈا تھا“ (پیدامش ۲۱-۲۲)

(غدا) نے بھتو بد کی مان کی اُس کوچ بھیتر وار سے پڑھنی میں چھڈا تھا“ (پیدامش ۲۱-۲۲)

۵ - قرآن مجید میں ہے،

وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي الزُّبُرِ مِنْ بَعْدِ الذِّكْرِ أَنْ  
الْأَرضُ يَرْثُهُ أَعْبَادِي الصَّالِحُونَ (ابْنِيَاء)

او رَبِّتَهُ هُنَّ نَبِيُّنَ اذْكُرْ كَمْ بَعْدَ لَكَمْ بَاهُرْ كَمْ زَمِينَ كَمْ  
دارث بَرِّهِ صَالِحْ بَنْدَسْ هُونَگَهْ،

زَبُورِنَ هُنَّ ہے،

”وَكُنْ اَنْسَانٌ ہے جو خداوند سے ڈرتا ہے وہ اسکو وہی راہ جو پند ہے بتا بیگا، اسکا  
جی چین سے ریگا اور اسکی فسل زمین کی دارث ہو گی“ (۲۵ زبور ۱۲)  
چونکہ قرآن مجید نے ہمکو بتایا ہے کہ زبور میں وہ عبارت ”ذکر“ کے بعد ہے، اسلئے ہمکو ذکر کا  
بيان تلاش کرنا چاہیے، لیکن سب سے پہلے خود ذکر کے معنی سمجھ لینا نہایت ضروری ہے، مفسرین نے  
ذکر کے معنی میں سخت اختلاف کیا ہے، سعید بن جبیر وغیرہ کے نزدیک کوچ و حفوظ، اور قتادہ اور  
شعبی کے نزدیک تورات مراد ہے، بعضوں نے کچھ اور سمجھا ہے، اور امام رازی نے لکھا ہے کہ  
ذکر کے معنی علم ہیں، لیکن ظاہر ہے کہ الفین سے کوئی تادیل مناسب نہیں،  
ہمارے نزدیک ذکر سے مراد ”معظ و پند“ ہے، اور قرآن مجید عموماً اس لفظ سے یہی مراد  
لیتا ہے، اب یہ معنی ہو سے کہ ”یہنے پند و معنعت کے بعد یہ لکھا ہے“، اور واقعہ یہ ہے کہ اس سے  
نیا وہ صحیح دوسری تفہیم ہیں ہو سکتی، چنانچہ یہ زبور ستر ما پند و معنعت ہے، اجکا پلا فقرہ اس طرح  
شروع ہوتا ہے،

”پدکار، وَنَ كَمْ كَمْ تَبَتْ كُرْمَ، بَرِّهِ كَامَ كَرْنَهِ دَالُونَ سَتْ تَوْحِيدَ نَكَرَ“

ہر حال زبور کی وہ آیتیں جو ذکر کے بعد ہیں، یہ ہیں

”لیکن وہ جو خداوند کے نظر ہیں، زمین کو بیراث میں دیں گے“ (۲۶ زبور ۹) لیکن دو جو علم ہیں

زمین کے دارث ہونگے“ (۲۷)، لہجہ پر اسکی برکت ہے، زمین کے دارث ہونگے“ (۲۸)

”صَادِقُ زَمِينَ كَمْ كَمْ دَارِثَ هُونَگَهْ اور ابتدک اپر زمین گے“ (۲۹)

## فلسفہ لیبان

(۶۷)

از مولانا عبدالسلام ندوی

پیر وان مذهب | مذهب نے ہیشہ اپنے ابتدائی زمانہ میں اس حقیرگر وہ کے ذریعہ سے نشوونا  
حائل کی ہے جملی نسبت ایک طرف تو دینوی جاہ و خود طنز آمیز لمحہ میں کہتا تھا،  
انومن لاث واتبعاث الارذلون، کفار نے (دوح) سے کہا کیا ہم تحریک پریان لائیں  
حالانکہ رذیلوں نے تماری پریدی کی ہے،

وسری طرف الامامی زبان بشارت دیتی تھی،

والسبعون السبقون اولئک المقربون، جو لوگ پہلے ایمان لاسے وہ مقام اور قرب بالکاہ آئی ہیں  
اگر مذہبی حیثیت سے قطع نظر کر لیجائے تو دونوں آیتیں ساوا بیان حیثیت کرتی ہیں، اگر  
مذہبی گروہ کے نزدیک زخارف دینوی ایک "دھوکا دینے والے سراب ہیں" تو جو لوگ دلت  
و شروع کے نشہ میں پورے ہیں، انکے نزدیک جنت کا خیال ایک "ایمید موہوم" اور ایک دخوش کت  
خواب ہے، خود مذہب ان میں کبکو ترجیح ہے، دیکھتا کہ دھی مور دی جنت و نظر ہے، البتہ دنیا کی  
تمدنی تاریخ اس زراع کا فیصلہ کر سکتی ہے، لیبان نے اس "حقیرگر وہ" پر اسی حیثیت سے نظر  
ڈالی سے اور اسکو دنیا د آخرت دونوں کا بادشاہ قیلیم کیا ہے، مخدوی بادشاہت کا تاج تو  
انجیل نقدس نے پہلے سی اس گروہ کے سر پر رکھ دیا تھا، لیکن لیبان اس تاج میں ایک دعا  
موتنی کا اضافہ کرتا ہے اور کہتا ہے کہ،

”ضیوفِ اعقلِ لوگوں کے نئے صرف آسمانی ہی بادشاہت کا دروازہ کھلا ہوا ہیں ہر

جیسا کہ انجلی نے پاربار بفتا رست دی ہے، بلکہ اگر وہ لوگ نرزاں اگلیز یقین رکھتے ہیں تو دینوی سلطنت کا ناتاج بھی اُنکے سر پر نظر آسکتا ہے،“

لیبان نے جن فلسفیاں دلائل اور تاریخی شواہد کی بنابریہ دعویٰ کیا ہے، اسکی قصیل یہ ہے کہ نہبہ ایک عظیم الشان تمدنی اصول ہے، چنانچہ،

”ترونِ دعلیٰ کی زندگی صرف دو اصول پر قائم تھی، یعنی نہبہ اور امراء کی سیادت“

اس لئے، اس کو تمدنی زندگی کے تمام مراحل طے کرنے پڑے ہیں، اور آخر ہیں وہ اس نقطہ تک پہنچ لیا ہے جسکے آگے ترقی کی کوئی منزل ہیں، ان اصول کی

”ترتیبِ اس طرحِ شروع ہوتی ہے کہ وہ سب سے پہلے ان بندجیاں لوگوں کے داماغ سے“

جنہوں نے اسکو پیدا کیا ہے اُتر کر اسکے نیچے کے طبقے میں نایابان ہوتے ہیں، پھر تاب پر تابہا

اُس سے کم درجہ کے لوگوں پر اثر کرتے ہیں، یہاں تک کہ رفتہ رفتہ تمام قوم پر چاہا جاتے ہیں،

اب اُنکی کامیابی کا درخت ہو جاتا ہے، اور اس حالت میں اسکو نہایت مختصر الفاظ میں بیان

کیا جا سکتا ہے، یہاں تک کہ بعض اوقات صرف ایک لفظ میں اسکی تعریج کیا جاسکتی ہے لیکن

یہ لفظ اس قدر موثر ہوتا ہے کہ وفتہِ دون کو بلا دیتا ہے، ترونِ دعلیٰ میں اس قسم کے الفاظ کی

مثال کے ”جنت“ اور ”دونخ“ سے بہتر نقطہ ہیں مل سکتا،

ترتیبِ مراجع کے لحاظ سے اگرچہ یہ ایک تسلی ہے، لیکن تمدنی حیثیت سے

”ایک عظیم الشان ترقی ہے، کیونکہ یہ اصول“

”جب ان سادہ نوع لوگوں کے تلوب میں ترکیز ہو جاتے ہیں جو بیرونی بحث و مباحثہ کے

انکو قول کر سکتے ہیں تو پہاڑ کی طرح اٹلی ہو جاتے ہیں، اور سلاپ کی طرح پھٹ پہنچتے ہیں،“

چنانچہ ہر قوم میں اس قسم کے لاکوون آدمی مل سکتے ہیں جنہوں نے اپنے اصول راستہ کیا  
 اپنی جانین پیدا ریخت قربان کی ہیں، یہی وہ عالم ہے جیسیں وہ عظیم انسان و افلاطون ہمیں پہنچا  
 ہوتے ہیں جو تاریخ نہیں انقلاب عظیم پیدا کر دیتے ہیں، لیکن اس انقلاب کی خلیل صرف  
 عوام ہی کی جماعت ہوتی ہے، وہ نیا میں آج تک انتشار پرداز، صنایع، اور فلسفہ کا گاریہ  
 نہ کسی عالمگیر نہ ہب کا علیہ را ہوا نہ ان سلطنتوں کی بنیاد ڈالی جو کہ ارضی کے اس سر سے  
 اُس سر تک پہنچا گیا، نہ اس نے وہ نہ بھی اور سیاسی شورشیں برپا کیں، جنہوں نے  
 پورپ کی کاپا پیٹ دی بلکہ ان انقلابات کے مقابل ہیں اپنی جانوں کو ایک تاریخ ہیتر  
 اصول کے ذمہ ان داعناد اور انکی حادیت کے مقابل ہیں اپنی جانوں کو ایک تاریخ ہیتر  
 خیال کیا، اسی گروہ کے بل پر با یہ نشیان عرب نے یونان اور روم کے پرچے اڑا دیے  
 اور وہ نیا میں ایک ایسی عظیم انسان سلطنت قائم کر لی جو تاریخ نہیں بادگا رہے ہیں ॥

یہی وجہ ہے کہ فرمان مجید نے ہر موقع پر زخارف دینبوی کو "فتنه" کا خطاب دیا ہے،  
 (نَفَأَمْوَالَكَمْ وَأَوْلَادَكَمْ فَتَنَهُ)، تمہارے مال اور اولاد فتنہ ہیں،  
 کیونکہ نہ ہب کا سکہ صرف دلوں کی نکسال میں ڈھلتا ہے، اور جنکی جیب درم و دینار سے پُر  
 ہوتی ہے، انکا پہلو دل سے خالی ہوتا ہے، اور یہی وجہ ہے کہ جناب رسالت پناہ نے جب  
 اس حقیر گروہ کے ایک فرد سے بے احتساب فرمائی تو خدا کی چشم عتاب کی گردش نے اشارہ دن ہیں  
 عَسَّ وَتَوَلَّ أَنْ جَاءَ لَا لَأَعْمَى وَمَا اس نے من خبار دیا اور پیغام پھری لی اس بنابری کے پاس ایک  
 میں ریکھ لعلَّ، یَرِیَ،  
 اندھا آبیا تنکو کیا علوم ہو شاہد وہ پاکبزہ باطن ہو جائے،  
 کیونکہ یہ بے احتساب اس سلسلہ زربن کی ایک کڑی کو نظر انداز کر دیتی ہے جو مذہب کی ریزخو  
 کی پڑی ہے،

تمدن جدید اور مذہب ایجاد کا خیال ہے کہ

”کسی عقیدہ کی قوت و نفوذ کو صرف دھی عقیدہ ضعیف کر سکتا ہے جو قوت اور نفوذ میں

اُنکے برابر ہوگا“

اس بناء پر اسکے نزدیک

”ایجاد کا وشن صرف ایجاد ہی ہو سکتا ہے“

اس قدر مسلم ہے کہ اس زمانہ میں بستے دشمنان ایجاد پیدا ہو گئے ہیں اور مذہب کی طاقت بالکل زائل ہو گئی ہے، خود ایجاد کو بڑا رونا ہے کہ

”اب خدا، نظام حکومت اور مذہب سبکے سب گونہ نہیں ہو گئے ہیں اس زمانے کے

تمدن نے تقریباً ان تمام اصول کو فنا کر دیا ہے جن سے غادت اور عقیدہ کو مدد ملتی تھی‘

اسلئے انکا اثر زائل ہو گیا ہے“

کوئی تمدن بغیر اصول کے قائم نہیں رہ سکتا، اسلئے سوال یہ ہے کہ موجودہ دور میں کوئی اصول ہے جو مذہب کا قائم مقام ہو سکتا ہے، ایجاد کے نزدیک،

”قديم اصول جو تمدن کا مخذل تھے اپنے نفوذ و قوت کو کموجھے ہیں اور جدید اصول کی باتک

ثبات و استحکام حاصل ہیں ہوا ہے“

اسلئے موجودہ دنیا جن ستونوں پر قائم ہے وہ خود مترزال ہیں اور اسلئے،

”جب تک ان اصول کی جگہ جدید اصول نے قائم ہو جائیں، خیالات بین طائف المدکی قائم رہیں گی“

وجودہ تمدنی اصول میں صرف ایک اصول سب سے زیادہ مشتمل اور راست پوچھیا ہے باتک کے

وہ اپنی کامیابی کے اس دور کو پہنچ گیا ہے، جیسیں اصول کی پیش صرف ایک نظر میں کیجا سکتی ہے،

” تردن و سلطی بین اس قسم کے انفاٹا کی نشان کے لئے جنت اور دنخ ” سے بہتر فلسفہ نہیں ۔

مل سکتا، اور مزدوری پیشہ جماعت کے لئے اس زمانہ بین اشتراکیت کا لفظ بھی اسی قسم کا عجیب و غریب اثر رکھتا ہے ۔“

موجودہ تحدن نے جو مختلف فرقے پیدا کر دیئے ہیں، ان میں قوت ایمان کے لحاظ سے صرف سو شیاست ہی لوگ قدیم مذہبی گروہ کے حریف مقابل ہو سکتے ہیں، اس لئے اس اصول کی بنیاد پر کہ

” فتح پیشہ ایمان مداروں ہی کو ہوتی ہے ۔“

اگر تسلیم کر دیا گیا ہے کہ

” مستقبل صرف اُنکے ہاتھ بین سہیگا تو اسکی صرف یہ وجہ ہے کہ اس زمانہ بین عیاشیست فرقہ کے سو اکمی گروہ کا عقیدہ پختہ اور صحیح نہیں ہے ۔“

اس گروہ کی راہ بین صرف ایران سیاست کا گروہ حاصل ہے، لیکن،

” وہ اپنی قوت یقین کو اس بیداری کے ساختہ ضائع کر چکا ہے کہ ان برابرہ کے سیالاب کو بھی نہیں روک سکتا جو ہر طرف سے آمدناہی کے اسکا محاصرہ کر لینا چاہتا ہے ۔“ اسے اس گروہ کی نشکست، اور سو شیاست فرقہ کی فتح یقینی ہے، لیکن ایسا راست عقیدہ، ایسا مشتمل مذہب، ایسا تو می گروہ دنیا کے لئے اعلیٰ برکات کا خزانہ کھول سکتا ہے، اجکون نہیں بخے تردن و سلطی بین وقف عام کر دیا نہیں؛ بیان کے نزدیک مذہب ایک متفق ایڈ ہے کیونکہ،

” مذہب، خوف سے نہیں بلکہ ایڈ سے پیدا ہوتا ہے ۔“

اور اشتراکیت اور فوضیت ہمہ تن بیان کے درخواست میں اسے

جن لوگوں نے ایمان کی قوت کو کو دیا ہے اور بیان نے اُنکے نکوب کا

احادیث کریا ہے وہ انہیں دونوں افلاط کا فخر بلند کرتے رہتے ہیں،“

پھر اپنی حالت میں کیا؟

”ایک پورپین جو ایک والی اضطراب میں بدلارہتا ہے اور جسکے اعصاب دماغی متزلزل ہو گئے ہیں، جو اپنی تقدیر پر قائم ہیں ہے، اس مشترقی آدمی کا مقابلہ رکھتا ہو جو راخی برصاست آتی ہے؟“

مدھب نے ہبھٹہ دینا کی ہر طاقت کو زندہ رکھاتا لیکن اشتراکیت موجودہ دور کی سب سے بڑی طاقت کو فنا کرنا چاہتی ہے، اس زمانہ کی تعداد قیموں نے ”بڑا علم پورپ میں سلے پاسانوں کی ایک قدر کھڑی کوہ مون کو مناڑ

اور بھی انکی سب سے بڑی طاقت ہے لیکن دیباں پوچھتا ہے ”کہ اسکا نیجو افلاس کے سوا اور کیا ہو گا؟“ اور اگر بالفرض اس فوجِ گران نے اپنی دولت، اتحاد، اور قوت کا کچھ حصہ محفوظ بھی کرو تو اشتراکیت چونخی کھو مون کو مناڑ ائی جگہ ایک عام قوی حکومت قائم کرنا چاہتی ہے اسکا ایک ناچار دلگی“

اور اسکا آخری نتیجہ یہ ہو گا کہ

اقتصادی لڑائیوں کے بعد اشتراکیت وحشی قبائل کے نئے راستہ صاف کر دیگی اور دلوث ٹوٹ کر پورپین قبائل پر گزینگی اور ائمکنے تمن کو نیچل جائیگی“ پس موجودہ زمانہ میں کوئی تدبی اصول صحیح طور پر مدھب کا قائم مقام ہیں ہے اور اگر دینا نے اس صول کو ہبھٹہ باوہ کہا ہے تو اب اسکو اور بھی زیادہ یاد رکھنا چاہیے کہ ”مرنے والے بیرون سے نیا وہ کوئی چیز زیادہ بر بادر نے دالی ہیں ہے“

موجودہ دور میں نہبھی جنبات بالکل پر چردہ ہو گئے ہیں، اور اتنکا جدید اصول کا نہیں رکھتے

ہمین ہوا ہے اسلئے تدقیقی کائنگ بنیاد بالکل متزلزل ہے، اور خیالات میں ایک عام طائف الملوكی پائی جاتی ہے،

البتہ اس طائف الملوكی کو یہ فضیلت حاصل ہے کہ وہ بحث و مناظرہ کی تعلیم پرکشی ہر اس بنا پر ہر انشا پرداز، ہر فرضی، اور ہر غور دلکش کرنے والے دماغ کو شکار لگزاری کے ساتھ اس دور سے سرعت کے ساتھ فائدہ اٹھانا چاہیے، اس دو کو الگ پھر انھما طو تنزل کا دور خیال کیا جانا ہے تاہم اسیں عقل کو کامل آزادی سے فائدہ اٹھانے کا موقع حاصل ہے، اسلئے ہر شخص کو اس آزادی سے جلد فائدہ اٹھا لینا چاہیے، ایک نکاح،

”یوہ پہیں تو ہیں ابیے دور کی طرف قدم بڑھا رہی ہیں جو بحث و مباحثت اور حریت آزادی کی تعلیم ہمین ہو سکتا، جسکی وجہ یہ ہے کہ کوئی جدید مذہب اسوقت تک استھام حاصل نہیں کر سکتا جب تک اُسیں نقد و بحث کا سد باب ہو جائے، اور قدمیں مذاہب کی طرح وہ معارضہ کا تعلیم ہو سکے،“

لیکن دلحقیقت بہ بحث،

”ہمایت خطرناک ہے ایک نکاح تو یہ زندگی پرستی زیادہ اساسی اصول کی تغیر و تبدل کا اثر پڑتا ہے، شورش اور جنگ بہت زیادہ موثر ہے پر ہمین، ایک بیداری کی ہوئی خواہیون کی صلاح ہو سکتی ہے، لیکن ان اصول کے بدلتے سے تمام تدقیق شاخون میں تغیر پیدا ہو جاتا ہے، اسلئے جس شورش سے تمام قبور کی زندگی معرض خطر ہیں پڑ جائیں گی، وہ صرف وہ شورش ہو جو خیالات و افکار میں پیدا ہوگی۔“

اسوقت دنیا اسی قسم کی تجربہ گاہ بنی ہوئی ہے، اسلئے ان تمام مباحثت سے پہنچنے ملکا ہے کہ موجودہ تملک نے مذہبی آزاد ہو کر دنیا کو ایک عظیم انسان خلقو میں بتلا کر دیا ہے،

# بِالْأَنْبَيْتِ وَالْعَلَمَاءِ<sup>۱</sup>

## تاتاری مسلمان

اور  
تعلیم عربی

از مولانا عبدالسلام ندوی

آج کل ہندوستان میں اصلاح نصاب و اصلاح مدارس عربیہ کی تحریک جاری ہی  
صرف علمائے ندوہ ہی اس بدنعت کے موجہ ہیں بلکہ دوسرے اسلامی ممالک کے علمائے عربی  
علمائے اس تحریک کی تابیدگی ہے، اور جن اسباب نے علمائے ندوہ کو اپر آزادہ بیان اور نہیں نے  
دوسرے ممالک کے علماء کو بھی اس طرف توجہ دلانی ہے،

اس وقت ہمارے سامنے تاتاری مسلمان ہیں جو ہندوستان کے مسلمانوں سے کہیں بایہ  
جادہ، متعصب، اور تلقین پرست ہیں، لیکن زمانہ نے انکو بھی اُسی ساپنے میں ڈھال دیا ہے،  
جیہیں ہم ڈھلنا چاہئے ہیں،

تاتاری مسلمانوں میں تعلیم عربی کا نظام نہایت فیاضی اور نہایت وسعت کے ساتھ  
قام ہے، اور وہ اسیں حکومت کی سرپرستی واعانت کے محتاج ہیں، بلکہ جب کبھی حکومت نے  
انکے نظام تعلیم میں مداخلت کرنا چاہا ہے تو انہوں نے نہایت بختی کے ساتھ انکار کر دیا ہے،  
انہوں نے اپنے چون اور اپنے فوجوں کے لئے جو مکاتب و مدارس قائم کئے ہیں،  
کیھرائیں کے زمانہ سے پہلے غالباً ان مکاتب و مدارس کی تعداد کم ختنی، لیکن جب اُس نے  
تمیر ساجد و قیام مدارس کی عام آزادی دی تو اسیں تدبیحی ترقی ہوئی، اور رفتہ رفتہ ہر گاؤں،

ہر حکام اور ہر مسجد کے پہلو میں مکاتب و مدارس قائم ہو گئے، چنانچہ چھوٹے گاؤں جان روسی تو این کے رو سے مسجد تعمیر ہنین کیجا سکتی تھی، وہاں اگرچہ مکاتب قائم نہ ہو سکتے تاہم خود وہاں کے امام کے تعلق یہ خدمت کیلئے کہ وہ وہاں کے بچوں کو خود اپنے گھروں پر جا کر تعلیم دے، عیسائی پادریوں نے جب نظام تعلیم میں تغیرات کر کے عیسائیت کو چھیلانا چاہا تو بعض صوبوں کے مکاتب کی ایک فہرست مرتب کی جو حصہ ذیل ہے،

۱۰۰۰

ادفا

۷۳۰

قازان

ان مکاتب میں جو طلباء تعلیم پاتے تھے انکی تعداد ۰۰۰۰۰ م تھی، اگر ان صوبوں کی مردم شماری کے لحاظ سے ان مکاتب کی تقسیم انسخا ص پر کیجا گئے تو صوبہ قازان میں ۸۰، آدیوں کے حصہ میں ایک مکتب پڑتا ہے اور ان میں ۴۳ آدمی تعلیم پاتے ہیں، اسی طرح صوبہ اوفا میں ۸۸ آدیوں کے مقابل میں ایک مکتب پڑتا ہے، اور ان میں ۲۰ آدمی تعلیم حاصل کرتے ہیں، یہ مکاتب اپنے بعد ارث علمائی منتقل ہوتے رہتے ہیں اور ان میں صرف اخلاقی اور مذہبی تعلیم دی جاتی ہے،

ان مکاتب کے علاوہ بڑے بڑے مدارس ہیں جنہیں ۱۰ برس کے سن کے روز کے داخل کئے جاتے ہیں، اور انکو بھی مسلمانوں نے خالص اپنے مصارف سے قائم کیا ہے، سلطنت کی طرف سے جب اتنا میں داخلت ہوئی تو اس حصہ سے روسی مسلمانوں میں ساجدی تعمیر اور مکاتب و مدارس کے قیام کا اور بھی شوق پیدا ہوا، اور وہ تمدن لوگوں میں اسکے تعلق باہم سا بقت پیدا ہوئی، اور ان لوگوں نے اپنے ذاتی روپیہ سے کثیر مدارس و مکاتب قائم کئے اور انکے تمام ضروری مصارف کا بارا پہنچ سریبا، پہنچ ملین کی تزاہیں صدقہ کے ماں سے دیجاتی ہیں، اب ان امراء نے اتنی تحریک اپنی خود دینا شروع کیا، جو مدارس

شہر دن میں قائم تھے، انکا انتظام بھی انہیں امراء کے ہاتھ میں تھا، اللہ نے گاؤں کے مدارس و حکایت کا انتظام خود طلبہ کرتے تھے، میکن ان مدارس میں طلباء کے قیام کا کوئی انتظام نہ تھا، چھوٹے بچوں میں بعض رہ کے خود مکتب ہی میں قیام کرتے تھے، اور بعض اپنے گھروں پر سہنے تھے، لیکن ہر طلباء عموماً مکتب و مدارس ہی میں قیام کرتے تھے، سال ہیں سات ہمیں تعلیم و پیچائی تھی جو اکتوبر سے شروع ہو کر اپریل ہیں ختم ہو جاتی تھی،

ان بچوں کو امام یا مدرس تعلیم دیتا تھا، اور جن مدارس میں اور پر کے درجے کے طلباء ہوتے تھے ان میں چھوٹے بچے ان پر تقسیم کر دیتے جاتے تھے اور وہی انکو تعلیم دیتے تھے، بچوں کا نصاب اور طریقہ تعلیم یہ تھا کہ دو سال تک صرف اسناد تعلیم دیجاتی تھی کہ طلباء میں حروف شناسی اور انفاظ کے صحیح تلفظ کی قابلیت پیدا ہو جائے، اسکے بعد قرآن مجید اور قرآن مجید کے بعد بعض ترکی رسائل پڑھائے جاتے تھے جو خرافات کا جمود ہوتے تھے، پھر اسکے بعد بعض فارسی اور عربی رسائل مثلًا شرط و اصلاح، چبل حدیث، دباب، یک حکایت تعلیم اصلاح، اور تخفیة الملک کی تعلیم دیجاتی تھی، اسکے بعد صرف و نحو شروع کرائی جاتی تھی اور اسیں دو کتابیں یعنی بدران، اور شرح عبد الدین فارسی پڑھائی جاتی تھی، اور اسیں تقریباً دو برس کی مدت صرف ہوتی تھی،

اسکے بعد سخوین عوامل جرجانی، انوروج زمخشری، کافیہ شرح جامی مع حاشیہ عبدالغفار و عصام و بیبیہ پڑھائی جاتی تھی، اور اسپرخونگی تعلیم کا خاتمه ہو جاتا تھا، اب منطق کی باری آتی تھی اور اس فن میں شرح ایسا نوجوی مع حواشی ملا قمان، ملا صادق، محی الدین بردعی اور حاشیہ سیاکوٹی، قطبی مع حاشیہ بیسیاکوٹی اور مفتی زادہ پڑھائی جاتی تھیں، اسکے بعد علم کلام شروع کریا جاتا تھا، اور اسیں شرح عقاید نسخی، مع حاشیہ خیال، سیاکوٹی، اور علامہ محمد غیروں کی تعلیم دیجاتی تھی،

ذکر کے بعد پھر منطق میں کا سلسہ شروع ہوتا تھا، اور اسمین سلم، قاضی مبارک، حمد الدین، طا حسن،  
ملا جلال، بیرون اہم پڑھائی جاتی تھیں،

فلسفہ میں صرف الہیات شرح حکمتہ ایجین، اور اصول فقہ میں توضیح و تلویح، اور علم کلام میں  
شرح موافق کی تعلیم دیجاتی تھی، بعض مدارس میں عقاید نفعی کے بعد شرعتہ الاسلام، طریقہ محمدیہ،  
اور عین العلم کی تعلیم بھی ہوتی تھی اور انکو فن حدیث کی کتاب خیال کیا جاتا تھا اور بعض مدارس میں  
محضراۃ القایہ اور ہدایہ بھی داخل درس تھیں، تفسیر و حدیث کی کوئی کتاب داخل درس نہ تھی،  
بعض اساتذہ مشکوہ اور بیضاوی البتہ پڑھاتے تھے،

یہ نصاب تعلیم بالکل مدارس بخارا کے طرز پر قائم کیا گیا تھا، اور اس نصاب کے  
ختم کر لینے کے بعد ہر شخص عالم جید کے لقب کا مستحق ہو جاتا تھا، اور سب سے بڑا عالم دہی خیال  
کیا جاتا تھا جو ان کتابوں کو پڑھ کر دوسرے کو پڑھا دے،

ان فاسخ تحصیل طلباء کے نزدیک بخارا ہی سب سے بڑا عالم کا مرکز تھا، اس سلسلے تعلیم سے  
فاسخ ہو کر کم از کم ہر مستعد طالبعلم سمر قد اور بخارا کا سفر لازمی طور پر کرتا تھا، اور وہاں کم از کم  
دو تین برس قیام کرتا تھا، بخارا کا یہ علی سفر اگرچہ نتائج کے لحاظ سے کچھ مغایرہ تھا، تا ہم  
جس ثنوی سے طلباء اس سفر کا احرام باندھتے تھے، اس سے علما سے سلف کے قدیم علی  
شوق کی یاد تازہ ہو جاتی تھی، بہت سے طلباء سر پر اپنی کتابیں اور پیچھے پر اپنا اسباب لاد کر  
منایت خندہ پیشانی کے ساتھ بخارا کو روانہ ہو جاتے تھے، بخارا میں چونکہ مکانات کرایہ پر  
ملتے تھے، اور ان طلباء کا افلاس اسکو برداشت ہین کر سکتا تھا، اس سلسلے بہت سے طلباء  
نفع اباد میں جہاں طلباء قازان کو مکانات مفت ملنے تھے اور جو بخارا سے ایک میل کے  
فاصلہ پر ہے قیام کرتے تھے، اور وہاں سے بجا ماہین آگرہ اس حوالہ کرتے تھے، اس طرح انکو

آنے جانے میں روزانہ دو تین میل پا پیدا وہ چلنا پڑتا تھا، جو طلباء ان تکالیف کی وجہ سے  
متلاسے مرض ہو کر انتقال کر جاتے تھے، وہ اس خیال سے کہ اخون نے شوق علم میں جان  
دی ہے اپنے آپ کو شہید خیال کرتے تھے،

حکومت نے بعض پلیٹکل مصالح سے طلباء بخارا کے سفر سے روکنا چاہا، لیکن یہ  
روک نوک بھی انکے علمی شوق میں خلل انداز ہوتی، اور اب اخون نے تجارت کے سامانے سے  
بخارا کا سفر شروع کیا،

جو طلباء بخارا میں اپنی تعلیم کی تکمیل کر رکھتے تھے، ان میں بعض کو امراء بخارا وظیفہ دیکر  
خود درس و تدریس کے لئے روک لیتے تھے، اور بعض اپنے وطن میں آگر اپنی قوم کے طلباء کو  
تعلیم دیتے تھے، لیکن جب بخارا و سحر قدر درس کے زیر اقتدار آگئے تو روسی مسلمانوں کے  
دل سے انکی علمی وقعت جاتی رہی، اور اخون نے دوسرے ممالک کا ریخ کیا، خوش قسمتی سے  
ریل اور جہاز نے راستے کی مشکلات کو گم کر دیا تھا، سلسلہ قسطنطینیہ، مصر اور روس میں کافر انکے لئے  
آسان ہو گیا، اور وہاں کے طریقہ تعلیم و نصاب درس کو پڑھ کر انہیں معلوم ہوا کہ بخارا کو جو کچھ  
علمی فضیلت حاصل ہو دہ زمانہ گذشتہ کے خاطر سے ہے، موجودہ حالت میں اسکا علمی پایہ کچھ بلند  
نہیں ہے، اسلئے اکثر طلباء نے بخارا کے سفر کو ترک کر دیا، اور یہ گویا انکی تمام تراصحت اصلاحات کا  
نگنگ بنیاد ہتا،

اب مختلف ممالک کے سفر اور مختلف ممالک کے مسلمانوں کے میل جوں سے انکو معلوم  
ہوا کہ اخون نے جو طریقہ تعلیم اختیار کیا تھا، اسکے ذریعہ سے نسلف کی طرح، حدیث، تفسیر، فقہ،  
اخلاق، اور معانی: بیان میں صارت پیدا ہوتی، نہ ترقی یافتہ قوموں کی طرح علیم جدیدہ بین  
اکمال حاصل ہوتا، اسلئے جبکہ تمام توین آگے بڑھ رہی ہیں، تما تاری اپنا ندم پیچھے ہٹا رہی ہیں،

اسی زمانہ میں ابتدائی تعلیم کے بعض جدید اصول کو قسطنطینیہ میں رائج تھے، اہمیل مژا تو یعنی اپنے ملک میں بھی رائج کیا اور اپنے اخبار ترجمان کے ذریعہ سے انکے فواید کی اشاعت کی، جنکو دہان کے برگزیدہ اصحاب نے قبول کر لیا، اور رفتہ رفتہ انکے مطابق بیان بھی تعلیم کا دروازہ ہو گیا، اسکے بعد ابتدائی تعلیم کے نصاب میں جلوزو و صرف رسم اسالے داخل تھے وہ خارج کر دیجئے اور اسکے بجائے ایسے رسائلے داخل کئے جو اعتقادات، عبادات اور معاملات کے سائل پر مشتمل تھے، اسکے بعد صرف دنخوکی بعض ابتدائی کتابیں تاتاری زبان میں ترجمہ کی گئیں، تعلیم کی تحریک و اصلاح نصاب سے غیر ضروری کتابیں نکال ڈالی گئیں، اور ضروری علوم شلامانی بیان بدیع، عروض، قصیر اور حدیث کی کتابیں داخل کی گئیں، بعض جدید علوم شلام حساب، جغرافیہ، اور تاریخ کی کرتا ہیں بھی داخل نصاب کی گئیں،

اصلاح نصاب کے علاوہ اور مختلف قسم کی اصلاحات عمل میں آبین، پہلے مدرسہ میں طلباء کے آنے جانے کا وقت مقرر رہتا، اب وقت مقرر کیا گیا، پہلے طلباء اپنا کہانا خود پکاتے تھے، اب کہا تا پکانے کے لئے باورچی مقرر کئے گئے، اس طریقہ سے طریقہ تعلیم اور مدارس غربیہ کی حالت میں ایک محسوس اصلاح ہو گئی، اور یہ طریقہ تمام ملک میں اصول جدیدہ کے لقب سے مشہور ہوا، امراء کو اس طریقہ کے فواید نظر آسے تو انہوں نے نہایت فیاضاً نہ طریقہ سے اسکی حوصلہ افزائی کی، اور خود اپنے مصارف سے مستعد مکاتب و مدارس قائم کئے، جی بن اسی اصول کے میافق تعلیم دیجانے لگی، لیکن موافقین کے ساتھ ساتھ علماء میں ایک گروہ منافقین کا بھی پیدا ہوا، جی بن دو قسم کے لوگ تھے، ایک تو محض رشک وحدت سے اس طریقہ کو بدعت، کفر، اور اصول سلف کے مخالف سمجھتے تھے، اور دوسرے لوگ حقیقت اپنی جمالت و نما و اتفاقیت سے

اُسکو بُرائی سمجھتے تھے، اور اپر سخت لعن و طعن کرتے تھے، ان لوگوں کو مخالفت کا ایک اور معنی  
بڑھا تو آیا کہ فرقہ یزیدیہ کے چند متعین نے اپنے آپکو اصول جدیدہ کا پیرو شمیور کے بعض عیینی  
باتوں کی اشاعت کی جو شریعت کے مخالف ہیں، اشلائیہ کہ اصول جدیدہ ہمکو داہمی مذہب نے  
می پچھہ بڑھانے، راگ با جائسنے، عورتوں کو بے پرودہ کرنے، تصعیر بخانے، اور کفار کی وضع اختیار  
کریں گی اجازت دیتا ہے،

اخبار شرق اروس اہمین نویات کی اشاعت کے لئے نکالا گیا، اور اس نے اُن  
لوگوں کے مفاد میں کونک مرچ لگا کر ہنا یہ خوشی سے شایع کرنا شروع کیا، مخالفین کے  
ہاتھ یہ حرہ لگا تو انہوں نے ہر موقع پر اس سے کام بیا، اور عوام میں اس طرزِ تعلیم کے سفلت  
سمحت برہی پسلا دی، اسکے مقابلہ میں موافقین نے یہ غلطی کی کہ ان نویات کا جواب شایع  
کرنا تضییع اوقات سمجھا، اسلئے جن لوگوں پر ان مفضا میں کا اثر پڑھپکا تھا وہ اور راسخ ہو گیا،  
اور وہ یہ سمجھ کر یہ خاموشی رضما دلیل کے مراوف ہے،

جو بوج مصر، قسطنطینیہ، اور حرمیں شریفین کا سفر کر کے آئے، اور جن طلباء نے جدید  
اصول کے موافق تعلیم پائی، ان میں بعض نے وحیقت بہت سی باتوں میں قولاً و عملاً شریعت  
کی مخالفت کی اسلئے اسکے قول و عمل کے ذریعہ سے مخالفین نے عوام کو اور بھر کایا، اور  
ہندوستان میں آج بوجاالت تامہم ہے، بعینہ وہی تاتاریں بھی قائم ہو گئی،

# بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

## سورہ یوسف سے ایک واقعہ کی تفسیر

انجین بِدُكْرٍ صادقٍ علی صاحبِ پوچھتہ

ایت ذیں کے باہر ہیں علماء کرام اور انہا غسل علام سے مودا باہ استفسار کیا جاتا ہے،

قالَ اللّٰهُ تَعَالٰى وَقَالَ نِسْوَةٌ فِي الْمَدِيْنَةِ امْرَأَةُ الْعَرِيْقِ تَشَاهِدُ دُنْيَا هَا لَعْنَ نَفْسِهِ قَدْ شَغَلَهَا حَبَّالِ النَّرِّ هَا  
فِي ضَلَالٍ مُّسِيْنِ طَلَامًا سَعَتْ بِهِ مُجْدِدِينَ اَوْ سَلَتْ بِهِ يَقِنَ فَاعْتَدَاهُنَّ مُنْكَرًا وَاتَّكَلَّوْ اَحْدَادًا وَمِنْ سَلَيْنَا  
وَقَاتَتْ اُخْرَجَ عَلَيْهِنَّ هَلَمَّا رَأَيْنَهُ الْبُرْنَةَ وَتَطَمَّنَ اِيْدِيْهِنَّ وَقُلْنَ حَاسِنَ اللّٰهُ مَا هَذَا اَبْشَرَ اَدَنَ  
هَذَا الْآمِلَكٌ كَرِيمٌ هٗ

ان آیات کی تفسیر میں جو پچھے تفسیر بن جنم اللہ نے لکھا ہے اسکا حاصل یہ ہے کہ زوجہ عزیزی کا ایک غلام پر عاشق ہونے کا اور غلام کے نفرت کرنے کا چیز چاہونے لگا، تو اس نے چیز کرنے والی عورتوں کی دعوت کی، ہر ایک کے ہاتھ میں چھری دی، یوسف علیہ السلام کو اُنکے سامنے کیا سب سے اُنکے کمال حسن کا اعتراف کیا اور ایسی مددوشن ہیزیں کہ اپنے ہات کاٹ دی، اس تفسیر کی نسبت ایک توہینی معلوم ہیں کہ سن کریا ہے، کتابوں میں چند قدماء مفسرین کے حوالے پیش کردے ہیں، لیکن قدما کا قول عجیب ہب تک اُنکے ساتھ روایت و روایت کی سند ہنوبڑو سے اصول اسلامی معتبر ہیں، دوسرے اس تفسیر پر کئی طرح کا اشتباہ ہوتا ہے کہید نکله اگر چرچا کریوں اور توہین کا یہی اعتراض ہوتا کہ زوجہ عزیزیہ عربانی غلام کے ساتھ ناجائز تھا مگر جرم ہبیون کرتی ہے، تو ان کا یہ اعتراض بجا اور انکا خیال نہایت پاکیزہ ہوتا، مگر فران میں وہ کے

خیال کو کریتے تعبیر کیا گیا، مگر فرانی صطلاح میں یا تو فن و فریب کے مذکوم مصنون ہیں سبق ہے یا کسی پوشیدہ تدبیر کے مصنون ہیں، حالانکہ کسی فعل بد کے ارتکاب کا تذکرہ نہ فن و فریب ہے نہ تخفی تدبیر، اسلئے عورتوں کے جس فعل کو مکر کیا گیا ہے وہ صرف زینجا کے الزم ہی کا تذکرہ ہیں، بلکہ اس سے بڑھ کر کچھ اور بھی ہو گا، خود مفسرین کو یہ اعتراض سو جہا ہے اور وہ کوئی طرح ستدیل کرتے ہیں، ششائیہ کہ عورتوں نے اس بھانے سے یوسف عليه السلام کو دیکھنا چاہا ہو گا، اور یہ مکر ہے لیکن جواب یہ ہے کہ یوسف عليه السلام پر وہ نہیں نہ تھے، شتر کے گھی کو چون ہیں بے تکلف چلتے پھر تے ہوں گے، انکو دیکھنا مشکل نہ تھا، اور مصر کی عورتوں میں ایسی پر وہ نہیں کا بھی ثبوت ہیں کہ نہ گھر سے باہر نکلیں نہ کھڑکی دروازہ ہیں سے باہر جہا ناک سببیں، اور بالفرض وہ ایسی پر وہ نہیں ہوتیں تو گھر یعنی بلا کر یوسف عليه السلام کو بے تکلف انکے سامنے بلایا گئی نہ جاتا بلکہ کسی جیلہ میں بے چق یا پر وہ کے اندر سے اہنہن دیکھنے کا موقع دیا جاتا، لیکن قرآن میں صاف کیا گیا ہے کہ اس نے یوسف کو انکے سامنے باہر نکالا،

پھر ہاتھوں کو کاٹ لینا اگر بے اختیاری اور شدت حیرت کا فعل ہے تو ایسے افعال و فحشہ سرزد ہو کرتے ہیں اور پبلے سے معلوم ہیں ہو سکتا کہ کوئی شخص مختلط بدواس ہو جائیگا تو اس سے کس قسم کی حرکت سرزد ہو گی، اگر زوجہ عزمیہ کو نیقین ہوتا کہ یوسف عليه السلام کو دیکھکر یہ عورتیں از خود رفتہ ہو جائیں گی اور دیوانوں کی تھی حرکتیں کرنے لگیں گی تو اسکا خیال اس قسم کے کسی ایک فعل پر مرکوز ہیں ہو سکتا تھا، اور یہ نیقین کریں گی کہ بدھواس ہو کر وہ ضرور اپنے ہاتھ تھی کاہیں گی، بلکہ وہ گمان کر سکتی تھی کہ ممکن ہے پیوش ہو کر گرپیں، ممکن ہے کہ چھینے چلاں لگیں، ممکن ہے شدت اضطراب میں یوسف سے پیٹ جائیں اور انکے ہاتھ ہیں کوئی حریب دیا جاتے تو ممکن ہے ہاتھ کاٹ لیں، ممکن ہے کوئی اپنی گلاکاٹ لے کوئی جنم کے

کسی اور حصہ کو نقصان پہنچا سے اور بوجورت چھری ہاتھ میں لئے ہو سے یونیٹ کو چھپ جائے وہ چینا جہڈی میں ممکن ہے یوسف ہی کو زخمی کر دے اور ممکن ایک طرف بلکہ ضرور ہے کہ بے اختیاری میں جب حرہ سے کام دیا جائے تو سب ایک ہی قسم کا فعل سرزد ہو بلکہ کسی کا ہاتھ کے، کسی کی ناک، کسی کا گلا، اور کسی کے ہاتھ سے کسی اور کو نقصان پہنچا سپن یونیٹ کے جمال کا اعجاز اور دیکھنے والوں کے بے اختیار ہو یہ کہا تھا مقصود ہوتا تو سب کے ہاتھ میں چھری دیتے کی ضرورت نہ تھی، پہلو شی اور بدحواسی چھری کے بینری ٹھنڈت ہو سکتی تھی، اور چھری دیتے میں اتنے مختلف لاشکار اور خوناک حادثوں کا احتمال ہتا، اور بالخصوص خود یوسف علیہ السلام کو نقصان پہنچا جائیکا جسکو یعنی برداشت نہ کر سکتی، مگر کہا یہ ہے کہ جس طرح اُنکے فرشتہ دبستر کا اہتمام کیا گیا ہے، اسی طرح سبکے لئے چھری ہیتاکر نیکا خاص اہتمام کیا ہے، پس ضرور ہے کہ اُنکی غرض بھی ہتم باشان اور نیچہ نہیں ہو گی، اگر کہا جائے کہ چھری کو کہا تا کہانے میں استعمال کرنا مقصود ہتا تو پھر یہ قرین قیاس ہیں کہ چھری کے ساتھ کہا نیکی چیز سب سے ایک ہی وقت میں کہا نی شروع کی ہو، بالخصوص اسوقت میں جب یوسف علیہ السلام اُنکے سامنے آئے اور پھر سب عورتوں پر جو مختلف اطباء پر اور مختلف الاحاس ہو گئی اثری ٹھنڈی ایک ہی ہو کہ کہا تے ہاتھ کاٹ لین، نہ کوئی ان میں سے غبط کر سکے، نہ کوئی زیادہ بیقرار ہو کہی اور جرکت کا ارتکاب کرے، بیرونی و جمال کے فنارہ سے ایسا مدھوش ہونا کہ انسان اپنے تین زخمی کے ابتداء سے آفرینش سے آجٹک ایسا کوئی واقعہ سنئے میں بھی ہیں آیا اور خود زوجہ عزیز جو یوسف علیہ السلام کی سب سے زیادہ عاشق تھی، خود اپسیر ٹھنڈی ایسا حادثہ ہیں گذرا، غرض اس تفہیم ہیں عورتوں کے ازالہ کو اور اُنکے ہاتھ کا منے کو جس شکل میں بیان کیا گیا ہے، عینخصوص اور خلاف سیاق و سبق ہو یہکے علاوہ سراسر خلاف عقل اور غیر مربوط ہے،

اس تفسیر سے قطع نظر الفاظ فرماں سے جو گمان غالب پیدا ہوتا ہے، وہ یہ ہے کہ زوجہ نزیرہ  
کی نسبت مصر کی چالاک عورتوں میں چرچا ہے ہوا پڑھا کر عجب نادان ہے، غلام کو اپنی جانب  
را غب کرنے میں کامیاب ہیں ہر سکتی اور مفت میں بذمام ہوتی ہے، جوان آدمی کا ہسپلا لینا  
کیا شکل ہے، خود جوان عورت ہے خوبصورت ہے، اپنے غلام کے جسم و جان پر ہر طرح کا  
اخذیا رکھتی ہے، تم اگر اسکی جگہ ہوں تو وہم بھر میں سیدھا کر دین، ویسے نہ مانے تو ڈراد ہمکار  
ڑاہ پر لگا لین، یہ عیاری اور بد معاشری کی بتیں ہیں جو زیرِ بخانے سئی ہنگی، اور انکو بلا بھیجا ہو گا  
باتو سلے کہ انکو یونف علیہ السلام کی نیبہ سموی عصمت کا قائل کرے باس خیال سے کا انکی تدبیر سے  
نیوں کا اپنا کام بھی بجا سے، چنانچہ وہ آئین تو فرد پڑھنے شروع ہے اسکا اور ایک خاص بدعا کو  
مد نظر لیکر سبکے لئے بنتزاد رجھری مبیا کر دیتی ہو گی، پھر یونف علیہ السلام کو انکے پاس بھیجا جو گا  
آئین اپنے آنکل بیوی کا حکم بجا لانے میں کیا عذر تبا فخر یونف بیگنے ہونگے، وہاں عورتوں نے  
پہلے اپنے ناز و کرشمہ سے کام بیا ہو گا، اسکا اثر نہ کھبڑا ہو گا تو، ربا دہنکا یا ہو گا، اس سے عاجز  
آئی ہو گئی تو اپنے ہاتھوں پایہ زخم لگائے ہوئے، جیسے کوئی ظالم رجھری سے حملہ آور ہو اور  
عقلیم ہاتھوں پڑا سکے دار کو روک کے اور زخم کھائے، یہ اسلے کہ نے ظالم تو ہمارا اتنا ہنین اتنا  
نواب یہ زخم دکھا کر تجھکی مجرم بنائیں گے کہ تو نے ہماری عصمت پر حملہ کرنا چاہا اور ہنسنے مانا تو رجھری  
حملہ آور ہوا جسکو ہنسنے ہاتھوں پرمہ دکھا، اب بھی مان جا درد نہ مجرم بنکر سزا پایا گا، یونف علیہ السلام  
ایک نئی ہو گئی نوبے ساختہ انکی زبان سے نکلا ہو گا مالہ دنابش (اَنْ هَذَا الْمَلَكُ كَرِيمٌ)  
یہ آدمی ہنین یہ تو ذیشتہ ہے،

یہ تفسیر فقط کمرہ رہا تھا کہ اتنے کے واقعہ سے بھی مر بوط ہے، اور بانی شخصیہ میں بھی کوئی جگہ

بھی مطلب مبتدا ور ہوتا ہے،

اول۔ یوسف علیہ السلام اس داقعہ کے بعد دعا کرتے ہیں دب السجن احب الى ما يد عنني  
الیہ و لا تهت عني کید ہن اعسی الہین و آکن من الجاہلین، بیان ھن کی ضمیر ہن سب عورتوں کو  
شامل کرتے ہیں اور ایجاد کرتے ہیں کہ جس کام کی طرف یہ سب عورتوں بلا قیمتی ہیں اُس سے تو  
قید ہو جاتا ہے اور اگر تو سمجھے انکی چالوں سے نہ بچا بیکا تو یہ انکی طرف مائل ہو جاؤ نکا، اور  
اصل بیان نص ہے اس مطلب کی کہ سب عورتوں یوسف علیہ السلام کو اپنی اپنی طرف  
بلا قیمتی بین ورنہ وہ کیوں فرمائے کہ میں انکی طرف مائل ہو جاؤ نکا، اور جواب ہیں خلاف رہا ہے  
فرضیت کید ہن بیان وہی جمع مونث کی ضمیر ہے اور سبکے کید سے بھی بہکنا اور اپنی  
جانب مائل کرنا مراد ہو سکتا ہے ورنہ دیکھو، بیویوں ہو جانا کوئی کید ہیں،

دوسرم۔ جن لفظوں میں زینجا کے بہکانے کا ذکر ہے، انہیں لفظوں میں تمام عورتوں کے  
عمل کا ذکر کیا گیا ہے، یوسف علیہ السلام کی درخواست پر باوشاہ نے عورتوں سے دریافت  
کیا ہے تو زینجا کہتی ہے اُن حمحمیں الخ نام و دتر عن نفسہ باقی عورتوں سے باوشاہ  
پڑھتا ہے تو وہ بھی بھی کہتی ہیں ما خطبکان اذرا اور دتن یوسف عن نفسہ جب زینجا کے  
کلام کا پڑھلب ہے کہ میں نے یوسف کو اپنی طرف بلا پایا تو باوشاہ کے کلام کا بھی بھی مطلب ہوگا  
جب تم نے یوسف کو اپنی طرف بلا پایا تو سے کیا پایا، یہ الفاظ صاف بتاتے ہیں کہ یوسف کے  
فرمانے سے یا کسی اور طرح سے باوشاہ کو علم ہو گیا تھا کہ اپنیں ان عورتوں نے اپنی جانب  
ماکل کیا تھا، اور بہ وہی داقعہ ہے جبکہ عورتوں نے اپنے ہاتھ کاٹے یعنی کہ حضرت یوسف بھی  
اور بیاض کرتے ہیں، اما بالآخر قطعنی ایہ ہن (عن عورتوں کا داقعہ ہے) جنون نے اپنے ہاتھ کاٹے  
سوم۔ عورتوں نے بہکانے کے بعد حضرت یوسف علیہ السلام کی عصمت کا اعتراف کیا  
تو زینجا کہتی ہے، فذلکن الذى هدئى فيه ولقد اسل و دتر عن نفسہ فنا استعصم بیان اگر

زینا کا بھی مطلب ہوتا کہ عورتین بہرے مجبوب کو فقط دیکھیں اور انکے جمال کا اعتراف کریں تو فذ لکن الذی مُلْتَقِیٰ کسنا کافی ہے، یعنی دیکھو ایسی چیز ہے جس پر نے کائم مجھے طعنہ دیتی ہے اسکے بعد یہ بھی کہنا کہ میں نے اسکو اپنی طرف راغب کیا مگر کامیاب نہیٰ برے محل ہے، کیونکہ یہ واقعہ عورتوں کو پہلے سے معلوم ہے اور اسی کا وہ طعنہ دیتی ہے، یہ فقرہ چیپان ہوتا ہے تو اسی صورت میں کہ عورتین علی یوسف علیہ السلام کو اپنی جانب راغب کرنے میں ناکام رہی ہوں اور زینا کے کو دیکھو یہ وہ بہادر ہے جس پر قابو پنپا نے کائم طعنہ دیتی ہے، اب تم نے بھی اپنی جانب بلاکر دیکھ دیا کہ وہ بس میں نہ آیا، اسی طرح میں اُسے بلاتی تھی اور وہ ہنہیں مانتا ہتا تو مجھے نادان کیوں کہتی ہو،

چہارم - اس واقعہ کے بعد خدا فرماتا ہے ثواب الدہم من بعد ما رأوا ليات يي مجنة حق حیں بیان حُمُم کی ضمیر عزیز اور اُسکے کارپرواز دن کی جانب راجح ہے اور کہا گیا ہے کہ انھوں نے شفات دیکھنے کے بعد اُسے قید کرنا مناسب سمجھا، بیان شفات سے مراد اگر مجرمات ہوں تو اول تواریخ آن میں یوسف علیہ السلام سے اس غلامی کے زمانہ مکوئی مجرمة صردی ہنہیں، ایک شہادت دیجئے والبکاذ کرے جسکی نسبت قرآن کریم میں مذکور ہنہیں کہ وہ شیر خوار پچھے ہے، دوسرے اگر دوایات کے بوجب اسکو شیر خوار پچھے بھی مان لیا جائے جب بھی یہ صرف ایک مجرمه ہو گا، اور بیان آیات جمع کا لفظ ہے، اور مجرمه کے معنی لئے جائیں تو اُنیٰ مجرموں ہوں چاہیں، تیرے اگر بہت سے مجرمات فرض کر لئے جائیں تو مجرمات کے دیکھنے کے بعد جب انکی عظمت سُلُم ہو چکی ہو، قید میں بھیجئے کی تیاری کرنا ناقابل فهم بات ہے، مجرمات کو دیکھو ہی فصلہ ہونا چاہیے تھا جو عزیز نے شہادت سننے کے بعد کیا تھا کہ یوسف کو جدا رہنے کا حکم دیا اور زینا کو ملامت کی، پس بیان آیات سے مجرمات مراد نہ ہونگے بلکہ وہ

نشانات مراد ہونگے جو عورتوں نے سکاری سے حضرت یوسف کو محروم بنانے کیلئے بنائے تھے اور ضرور عورتوں نے اپنے زخم دکھا کر یوسف علیہ السلام پر الزام فائم کیا ہوگا جس پر دیکھنے والوں نے کچھ لیقین کیا ہوگا کہ زخم موجود تھے، اسلئے فیصلہ کیا ہوگا کہ خود کی سزا قید کی دیدو،

بِحَمْ - جناب رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم نے مرض الموت میں فرمایا کہ ابو بکر رضی اللہ عنہ پر اپنے میں حضرت عائشہؓ کے کہنے سے حضرت حفصہؓ نے حضرت عمرؓ کی سفارش کی تو حضرتؓ نے فرمایا انکن صواحب یوسفت اس فقرہ میں حضرت حفصہؓ کی ایک طرح کے غلط متورہ دینے پر اور حضرت عمرؓ کے دام بنا بلی ترغیب پر اپنیں یوسف کی ہمراہی عورتوں سے تشبیہ دی ہے تو ضرور ان عورتوں نے بھی یوسف علیہ السلام کو بری ترغیب دی ہوگی، جمال و بیکار غشن ہو جائیں تو انکی یہ تشبیہ موزوں ہوتی،

یَغْفِيرُ جُو علماً سے كرامَ كی خدمت میں پیش کی جاتی ہے، راقمَ کے خیال میں قرآن کریم اور حدیث کی دلالۃ الحضور اشارۃ الحضور سے ثابت ہوتی ہے اور ہر طرح مناسب حال اور مربوط حضرات علماء سے درخواست ہے کہ انکی نسبت اپنی راستے مغلص و مدلل تحریر فرمائیں اور عند اللہ ماجور ہوں، خدا فرماتا ہے، وَلَا تَكُنْ شَهَادَةً ه

اللَّهُمَّ إِنَّا حَقُوقُ الْبَاطِلِ بِأَطْلَادٍ

معارفہ آپ نے ان آیات کی تفسیر کی ہے حضرۃ الاستاذ علامہ شبلیؒ نے اپنے حلقة درس قرآن مجید میں بھی یہی تفسیر فرمائی تھی، اس توارد خیال پر غالباً کا یہ صحیح باداً تھا ہے،

تَسْعَ مِنْ زَهْنِيْخَانَةِ اَزْلِ بِرْهَمَتِ

# بِاللّٰهِ تَعْلٰیمٌ طَرَاطُ وَ الْكَلْمَاتُ

## اساسِ التعلیم

انجامِ دیوبوی عبدالحاج بی۔ اے، ایم آر اے! بیس ایم اے میں

عام خیال ہے کہ تعلیم و تربیت کا کام ہر شخص انجام دیکھتا ہے، اور علم کیلئے اصول تعلیم کی  
واقفیت بالکل ضروری ہیں، لیکن واقفہ ہے کہ اس سے زیادہ بے بنیاد کوئی خیال نہیں،  
ایسین شعبہ ہیں کہ ہر زمانہ ہیں صد ہزار ہائیلٹ ایسے ہوتے رہتے ہیں (اور اب بھی موجود ہیں)  
یعنیون نے فنِ معلیٰ کی باضابطہ تکھیل کے بیڑا پسے فرانس کو ہنا یت کا بیباپی کے ساتھ انجام  
دیا ہے، لیکن اس سے عام خیال کی صحیت ثابت ہیں ہوتی، بیشمار انسان ہیں جو بغیر کسی طب  
کی طرف رجوع کئے امراض سے شفایا ب ہو جاتے ہیں، مگر کیا اس سے فن طب کا غیر ضروری  
ہرنا ثابت ہوتا ہے، لاکھوں کروڑوں آدمی بغیر منطق کا ایک حرف پڑھے صحیح تائیں تک  
بنج جاتے ہیں، لیکن کیا اس سے فن منطق کی عدم ضرورت پر استدلال کرنا صحیح ہو گا؟  
یوہ پہ ہیں ایک بڑی حد تک اس عام غلط فہمی کی اصلاح ہو گئی ہے، اور فن تعلیم نے  
ایک مشقیل و باضابطہ فن کی جیشت اختیار کر لی ہے، ہر سال صد ہائیلٹ ایس موصوف ع پر  
شائع ہوتی ہیں، اور سنیکڑوں ہفتہ دار و ماہوار پرچہ نکلتے ہیں، جیسیں عام تعلیمی معلومات کے  
ساتھ تعلیم کے مختلف طریقوں پر بحث ہوتی ہے، اور معلیٰ کے اصول شرح و مبسط سے بیان  
کئے جاتے ہیں، صد ہائیلٹین نے اپنی عمر میں اسی فن کی تجھیل و مطالعہ کے لئے وقف کر دی تیری  
جکڑا لازمی نیت ہے کہ تحقیقات کا سلسلہ برابر جاری رہتا ہے، اکتشافات ہوتے رہتے ہیں،

اور ہر روز جدید کلیات وضع ہوتے رہتے ہیں،

ہندوستان میں شاپنگ بھی وہ دن ہمین آیا ہے کہ اس فن کے مختین دن و مختین پیدا ہوں، جو اپنے اجتنادات سے سارے عالم کو سبتن دین، لیکن وہ اگر ہاتھ دینے کے قابل نہیں تو سبتن بیٹھے تو معدود نہیں، اور کون کھلستا ہے کہ اسکی یہ آجکی شناگر دیکھ کی استادی کا پیش خیہ ہمین، علم دفن کی شعل دینا بین ہدیثہ پون ہی روشن ہوتی آئی ہے، جس قوم کے سر پر آج استادی کی دستار نظر آ رہی ہے، کل اُسے زاف سے تمذذ کرنا پڑے گا، جو قوم آج شاگردانہ حیثیت سے درس لے رہی ہے، کل خود اسکے درس کا شہر ہو گا، بے حال حماہ علوم و فنون کا ہر فن تعلیم اس کمیکی سے متاثر ہمین،

خواجہ غلام الحسین پانی تی غاباً پہلے شخص ہیں جنون نے (بنجا بیوی نیورسٹی کے سامنی جیبلیہ کے بعد) انہیں ترقی اردو کے حسب فرمانش اسپنسر کی معروکتہ الہ را کتاب فلسفہ تعلیم کا اردو میں ترجمہ کیا، جسکے مطابق سے خالص اردو دان جماعت کو نظر آ سکتا ہے اور تعلیم ایک مستقل فلسفہ کی حیثیت رکھتا ہے، اور اسکے سائل کس درجہ اہمیت رکھتے ہیں، سرکاری بیوی نیورسٹیان، ماسٹر ڈن کے لئے جو درسی کتابیں تیار کرتی رہتی ہیں، اگر انے قطع نظر کر لے جائے تو فلسفہ تعلیم کے بعدست کتنا چاہیے کہ اردو کی رفتار میں اس سمت میں بالکل اگر گئی تھی، اور ایک آج درسالہ جو اس درسیان میں شائع ہوئے، انہیں ملک بین کوئی خاص تعلیمی اہمیت نہ عمل ہوتی،

ایک عرصہ دراز کے سکون، رہبود کے بعد ایک جوان مرد نے پھر اس میدان میں قدم رکھا ہے، فتنی عین الحشری بی۔ اے، اے، اے، اے، مخفف لکھنؤ، ہماری قوم کے ان متاثر افراد ہیں ہمین جو عدالتی دسرکاری ذمہ دار پون کے ساتھ ساتھ اپنی دماغی زندگی کوئی قائم رکھتے ہیں،

اور اس سے بڑھا رہا کہ اپنے لطف میں اپنے ہم وطن کو عجی شرک کرنا چاہتے ہیں، حال میں اخنوں نے اساسِ التعلیم کے نام سے بوتنا بنشائی کی ہے وہ اُنکے دینِ مطالعہ کا ثمرہ ہے، اسوقت پورپ میں جو ذاتِ نتیلیم کی سب سے بڑی ماہر تسلیم کی جاتی ہے وہ طبقہ مجال سیں نہیں بلکہ ایک اطلاعی خاتون ڈاکٹر مائی سوری ہے، جسکے نظریات نے پورپ کے تعلیمی طقون میں گویا ایک انقلاب برپا کر دیا ہے، اساسِ التعلیم کا اصل مأخذ اسی ڈاکٹر مائی سوری کی تصنیفات ہیں، گو ساختہ سی بعض دیگر شاہیر حکماء، شلا جمیں، اپنسر، وغیرہ سے بھی استفادہ کیا گیا ہے،

مولف، ایک بچپن مقدمہ کے بعد باب اول میں جسم کے ان حصوں سے بحث کرتے ہیں جنکا تعلیم و تریتی سے خاص تعلق ہے، شش دماغ، نخاع، اعصاب وغیرہ، اور جسکے مجموعہ کا نام نظامِ عصبی ہے، باب دوم میں اسی طرح نفس کے عناصر اصلی کی تشریح و تخلیل کیا گیا ہے، باب سوم میں بچہ تک نفس کے تاثیر اور فضودنما کے طریقوں کا ذکر ہے، جسکے ضمن میں، احساس اور جذبات ماحول، وغیرہ پر مفصل بحث بنیں ہیں، یہاں تک کتاب کا نظری یا فلسفی حصہ نہیں، باب ششم سے آزنک کتاب کا علمی جزو ہے، باب ششم میں ڈاکٹر مائی سوری کے طریقہ تعلیم کی توضع و تحریک تو باب هفتم و هشتم میں ان قوایے دماغی پر بحث ہے، جن پر گویا تعلیم و تعلم کا درود مدار ہے، یعنی توجہ و حافظہ، آخری باب میں یہ دکھا گیا ہے کہ تنبیہ و تحبیب، سزا و بھی و حوصلہ افزائی کا پچون کی طبائی پر کیا اثر پڑتا ہے، اور یہ کن کن صورتوں میں اور کس حد تک مناسب ہیں، ڈاکٹر مائی سوری کے طریقہ تعلیم کا اصل لاصول یہ ہے کہ تعلیم الفاظ کے ذریعہ سے ہنپیں بلکہ اصل اشیا کے ذریعہ سے ہونا چاہیے، قبیم طریقہ تعلیم میں بینہ اشیاء خارجی کی وساطت کے لئے اساسِ افکیم، مولفہ مشی عبد الحق، مختار میں دیباچہ، ہصہ، پتہ، انا فریک ایچسی، چک لکھنؤ، قیمت غار،

طلبہ کو الفاظ اور انکے معانی رُنادیتے جاتے تھے، جس سے انکے ذہن میں کوئی صاف معنوی کیفیت پیدا ہی ہونے پائی تھی، کنڈر گارٹن طریقہ تعلیم نے اصلاح کا ایک قدم آگے بڑھایا، اس نے تصاویر کے مادوں اور نمودوں کے ذریعہ سے حمل شے کی ماہیت طلبہ کے ذہن فثین کرنا چاہی، مانٹی سوری کا اصول یہ ہے کہ یہ تصویریں اور کلموں نے بھی کافی ہیں، بلکہ جہانتک ممکن ہو، پھر ان کو بڑا راست حمل اشتیار سے واقفیت پیدا کرنا چاہیے، فرض کرو، پچھہ کے سامنے ”ابجن“ کا لفظ آتا ہے، قبیل طرز کا استاد صرف اسکے معنی بنا دیجا کہ ابجن ایک لوہے کی بنی ہوئی خاص قسم کی گاڑی ہوتی ہے جو باقی گاڑیوں کو ہمپیشی ہے، اس سے زیادہ ترقی یافتہ صورت یہ ہے کہ ابجن کی تصویر پیچہ کو دکھا دی جائے، اس سے علی بڑھ کر کہ ابجن کا کلموں لاکر پیچہ کے سامنے رکھ دیا جائے، مانٹی سوری کا طریقہ یہ جاہتا ہو کہ بہت چھوٹی ساخت کے حمل ابجن پیچہ کے مشاہدہ میں آئیں، جنکے کل پرنے شل بڑے ابجذون کے ہوں، اور جو ابینین کی طرح ابجا پ کی قوت سے رکھت کریں، اس طریقے سے پیچہ کو ایک دن میں ابجن سے جتنی واقفیت ہو سکتی ہے اتنی ساری عمر ابجن کے لفظی معانی از بر کئے رہنے سے ہیں، ہو سکتی،

مانٹی سوری کا ایک دوسرا ہم اصول یہ ہے کہ جہانتک ممکن ہو، پھر ان کے کسی فعل میں مداخلت نہ کیجاے، استاد کا کام صرف یہ ہے کہ ایسا سامان پیچہ کے گرد دیشیں بھم پیچا دے جس سے وہ از خود تعلیم حاصل کرے، نہ یہ کہ ہر بات اسے بتاتا رہے، قبیل طرز تعلیم ایں اور اسیں جو زمین و آسمان کا فرق ہے اسے ہر شخص سمجھ سکتا ہے،

مانٹی سوری کا سارا نظام تعلیم اسی قسم کے مجتمدانہ اصول وسائل پر مبنی ہے، مؤلف اس النیعم کی یہ خدمت پکھ کم و قمع ہیں کہ اسکی وساحت سے اور دخوان پیکاں بھی ان اہم دعوکر لآ را بحث و نظریات سے مستفید ہو سکیں،

- مؤلف صاحب اگر طبع ثانی ہیں امور ذیل کا لی اظہر ہیں تو انکی کتاب موجودہ حالت سے  
بدر جہا زا بید مغاید و لچک پس بن سکتی ہے، موجودہ ایڈیشن ہی انہوں ہے کہ انکا لی اظہر ہیں کیا گیا  
لیکن آئینہ اہمین فروگذ اشتوں کی بہ آسانی ثالثی ہو سکتی ہے،
- (۱) کتاب کی زبان اتنی سلیس و شستہ ہیں کہ عام ناظرین کو اس سے دلچسپی ہو سکے  
مصطلحات سے توجہ دری ہے وہ تو بھر صورت ایسی ہو گئی جو عام ناظرین کو ناماؤں تعلیم ہو گئی  
لیکن انکے علاوہ کتاب کا عام طرز بیان زیادہ دلکش اور سلچما ہوا ہو ما چاہیے،
- (۲) نفیات بعض دیگر علوم تعلقہ کی بہت سی مصطلحات پیشتر سے اردو میں رائج ہو چکی ہیں،  
یوف نے متعدد مقامات پر یا تو اہمین چھوٹ کر کوئی جدید اصطلاح استعمال کی ہے؛ باہمین کو  
کسی بالکل جدید غنوم میں استعمال کیا ہے جس سے ناظرین کے ذہن کو یقیناً دوست ہو گئی،
- (۳) مؤلف نے طریقہ تعلیم، باباں و غذا وغیرہ سے متعلق جہان علی ہدایات دی ہیں، یہ نکل سے  
سلوم ہوتا ہے کہ وہ ہندوستان میں بھیکر ہندوستانی بچوں کے لئے اتنا بکھر ہے ہیں، اہمین  
ابہر و غریب سب شامل ہیں، بلکہ یہ سلوم ہوتا ہے کہ انکے مخاطب اہل بورپ ہیں یا صرف  
وہ ہندوستانی خوشحال گھرانے جھونون نے بورپ میں طرز معاشرت اختیار کر لیا ہے، کتنے متواتر  
وادی طبقہ کے ہندوستانی بچے ایسے ہیں جو صبح کے ناشتا میں دودھ، یشم، برشت اندھا رمے کا  
حلوا، میلسن فوٹ، نائلڈ میک، اور دوسرے اوقات میں اندا انگور، بخنی، نان پاؤ، کہنی،  
استعمال کرنیکی مقدرت رکھتے ہیں؟ اسی طرح ہندوستانی بچوں کے لئے یہ غروری ہمین کہ وہ  
سلیقہ خانہ داری کی تعلیم خواہ میز کر سی وغیرہ مغربی ہی ذینچر کے ذریعہ سے حاصل کریں، نہ  
قا لیں، تخت، گاؤں کیہ کی وساطت سے بھی اہمین سادی سادی درجہ کی خوش سلیقہ انتہی ہے،
- (۴) بعض الفاظ کی صحت نظر ثانی کی محتاج ہے، اعصاب کا واحد عصب "ستعمل ہے"

”عصبہ“ جماعت کے مبنی میں آتا ہے، حکم ”کی حق“ احکام ”کافی ہے،“ احکامات ”کی ضرورت ہنین، ”اعصا بی اخطاٹ“ کے بجائے ”عصبی اخطاٹ“ ہونا چاہیے، وقیں علی ہنا۔

(۲) مصطلحات کی ذہنگ روح انکے انگریزی مرادفات کے ختم کتاب پر ضرور ہونا چاہیے، کتاب باوجود ان فروگر اشتوں کے بحثیت جموقی بہت تابل تدر ہے، اور ہر ایسے شخص پر جو اپنی یا اپنے کسی دوست و عزیز کی اولاد کو تعلیم دلانا چاہتا ہے، باجسے مسلمان تعلیم سے کچھ عجی دلچسپی ہے، اسکا مطالعہ فرض ہے، ہبین پورا اعتقاد ہے کہ مؤلف موصوف کی آئندہ پرشش اس سے بہت زیادہ کامباپ ہوگی،

## ارض القرآن حصہ دوم

اسیں بنو ابراہیم میں میں، قوم ایوب، اصحاب الائیہ، اصحاب المحرر، اصحاب الرس، انصار، پوتقیدار، اور تریش کے نبی، قوی، سیاسی، اجتماعی، اور اخلاقی حالات، تطبیق فرآن مجید و تورۃ و آئنار قدیمہ لکھے ہیں، اور عربون کی قبل، از اسلام تجارت، زبان اور مذہب پر نہایت تفصیل اور شرح دلیل کے ساتھ تحقیقات مباحثت ہیں، شاید ان ابواب پر اس تفصیل تحقیق کے ساتھ کسی زبان میں اتنے معلومات کیجا نہ ہنگے، لکھائی چیپائی اعلیٰ، کاغذ ولایتی تھنماست اہ ہصفغمہ قیمت ۱۰۰/-

## مینحدار المصنفوں

# اُدھیسیا

از جانب شوکت علی صاحب فانی بی مائے ال ال بی بیلیون

ہل گیا زندان سزا ہونا لکھت بیگر کا  
چونک اُھن کھجڑ کے ہر حلقو مری نیز کا  
کہیا یہ ساری عمر مخفیتی رہیں تقدیر کا  
بادھ کم ہو گیا تھا کوئی پیکان نہ کا  
آئینہ ہرم کی بنتی جائی تصویر کا  
کیا مرے کا ہر تقاضا نادر تقدیر کا  
کانپا ہما بردازہ بیری خاک دیکر کا  
برق خون کی بلاست کیا رہا کیا جل گیا  
ہنس تھوڑی سی طبع کم تو راست مل گئی  
نام روای حدستے لگری حال فانی پچھنہ پچھو

بیری تدبر دن کی ٹھکل اتے یا رب ہل کر  
بیرے دل تر پوچھتے ہیں آپ کیا وجہش  
عشق کا بھی بیا تصرف ہر کو دل بانہزو  
اپنی آزدگی بے سبب بھی خوب ہے  
کس نظر سے اس نے دیکھا اپنے دمن کی طرف  
برق خون کی بلاست کیا رہا کیا جل گیا  
فرار است چھوڑ ٹھیکم تو راست مل گئی

ہر فرش ہے اک جنازہ آہ بے تاثیر کا

کم ہے یا بڑھ کی وہشت تر سے دیوانوں کی  
وہنوں کی ہر خبراب نہ گریا نوں کی  
وہنوں کی خبرانی نہ گریا نوں کی  
نہ صحی آگ لگا سے ہو سے ارمانوں کی  
رہی شرم اغم عشق کے افسانوں کی  
اٹکھ پرتنی ہر چلکتے ہو سے پیمانوں کی

طوقِ نست کے بڑھا ہو گئی نست پوری  
بیڑاں موت نکلائیں تیرے دیوالیں کی  
اب جفا ہی نہ فایاد و فاباتی ہے  
حقی جہان شمع دہان خاک ہو پر والیں کی  
دل ہیں رگ رگ کئی ہیں ایں لوکی بوندین  
و عویین بیدنہ فانی ہیں ہیں پیکانوں کی

---

مانا کہ بات وعدہ فرد اپل گئی  
اور یوں فاجوکل بھی نیہ آج کل گئی  
یادش بخرا آہ بھی دل سے نکل گئی  
اس خانہ خراب کی بر بادیاں پوچھ  
نم کیوں گئے تھے آئینہ خانہ بین بیحاب  
اچھا ہوا کہ شرم و شرارتیں چل گئی  
پچھوکر کے چارہ ساز نے تسلیم دی توہر  
آتی ہو خاکِ جادہ هستی سے بوئے دل  
کس آرزو بھروسے کی تمنا کچل گئی  
دل کیوں شبِ فراقِ تریپ کر ہرگیا  
کیوں ان ضطراب کیا نزی ہدودت بدل گئی  
ان گروشنون کو روک کر دل خون ہو گیا  
اوآ سماں ہم مری حسرت کچل گئی  
تمیر اشیان کی ہوس کا ہے نام برق  
اللہ دری توک نشتہ غم کی بخادیں  
اک اک لوکی بند پہ ظالم مغل گئی

فانی کے دل سے آیہ لاقتنطہ کے بعد  
زہد وہ دل فرنی حسن عمل گئی

---

# مَطْبُوعَاتِ حَاجَةٍ دِيْكَةٍ

طريق تسمیہ، علم کیا کے چھٹلاحت اردو میں کس اصول پر قائم کئے جائیں، اس بحث پر جامعہ غنا نیہ کی طرف سے چودہ ہری برکت علی صاحب بی ایس سی کا ایک رسالہ شائع ہوا ہے، بے شایرہ مبالغہ کما جاسکتا ہے کہ چودہ ہری صاحب کی تحقیق اور طرز دادے، طالب اور نفس تجویز طریقہ تسمیہ اسقدر علی ہے کہ جامعہ غنا نیہ کو اس کا بیبا ب کوشش پر پا کر کبادیتی چا اور وہ عین اس موقع کے مطابق ہے جو ملک کو چودہ ہری صاحب کی ذات سے ہے، ایسے خشک اور بے نطف مصنون کو اس فضیح ہتھیں اور دلنشیں عبارت میں ادا کیا ہے کہ ٹوس علی سلسلہ کا پار و مانع کو مطلقاً محسوس ہیں ہوتا،

طريق تسمیہ کی نسبت چودہ ہری صاحب کی تجاویز کا حاصل یہ ہے کہ وہ اردو زبان کی چھٹلاحت اور سندھستان کے مزاج السنہ کے مطابق ہوں جو اضافت، صفت اور دیگر صرفی دنخوا تیزیات میں بآسانی ہزار سال تھے دیکھیں، تیسرے یہ کائنکے مختلف استعمال کے جاسکیں، یہ رسالہ غالباً مرض فروخت میں ہیں آپگا،

**لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ**، عربی درسگا ہوں کے چھوٹے درجوں کے لئے ڈو ما فصہ کہا یوں کے منتخبات پڑھائے جاتے ہیں، جو معنوی حیثیت سے کچھ غیب نہیں، مولوی عبدالرحمن صاحب ندوی مدعا مدرسہ الاصلاح سر امیر نے اس ضرورت کے لئے احادیث بنویہ میں سے محصر خدا تعالیٰ فصارع مختلف عنوانات کے تحت میں حجج کئے ہیں جنہیں ادبیت کے ساتھ اخلاق و معاشرت کی تعلیم کا لحاظ بھی رکھا گیا ہے، یہ رسالہ اس لائق ہے کہ لوگ ابتدائی تعلیم ادب کے لئے اسکو اپنے نصباب میں داخل کریں، قیمت ہم ر،

مجلد سوم

ماہ جمادی الاولی ۱۳۶۸ھ مطابق فروری ۱۹۴۹ء

عدد ششم

## مضامین

- |                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p>۳۹۶ - ۳۹۳</p> <p>۳۰۵ - ۳۹۶</p> <p>۳۱۴ - ۳۰۴</p> <p>۳۱۵ - ۳۱۵</p> <p>۳۲۲ - ۳۲۵</p> <p>۳۳۵ - ۳۳۳</p> <p>۳۴۰ - ۳۳۶</p> <p>۳۴۲ - ۳۴۱</p> <p>۳۴۶ - ۳۴۳</p> <p>۳۴۸ - ۳۴۶</p> | <p>(۱) شذرات</p> <p>(۲) نظریہ ان سلام</p> <p>(۳) معرفت</p> <p>(۴) ابن بکر اور انکلی شاعری</p> <p>(۵) فلسفہ لیبان</p> <p>(۶) عرب ایک مستشرق کی نگاہ میں</p> <p>(۷) نامہ پارسی</p> <p>(۸) عفت المسلطات</p> <p>(۹) ادبیات</p> <p>(۱۰) مطبوعات جدیدہ</p> |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

## بر کے اور اس کا فلسفہ

از پرد فیض عبدالباری ندوی

بر کے بکی سرکتہ الاراثتیف "بادی علم انسانی" پر شائع ہو چکی ہے اسکے وچپ پر جملات  
سوائی نہیں، اسکی نصفیاء تصنیفات کی ناقلات تخفیف اسکے فلسفہ تصوریت کی تبیخ و تفہید اور مسلمان تصورات کیلئے پر  
ایک مجہد نہیں کہ، کتاب کا مختصر نام صرف "بر کے" ہے، خفاست ۱۳۰ صفحے کا نہ سفید ولا تی کھانی چیزیں میں قیمت پر

## شہرت

اعظم گذھ صوبہ اے تندہ کا ایک نہایت چھوٹا اور مفتر، ضئیل ہے، از راہ عنایت اسکی دلتندی کا اندازہ ترجمہ جنگ کی میرزاں سے نہ گایے) تاہم یہ سن کر حیرت ہو گئی کہ اسکے احاطہ میں عربی کے چار بڑے مدرسے ہیں، مدرستہ الاصلاح سرائیر، دارالعلوم مو، مدرستہ غالیہ مو اور مدرسہ عربیہ اسلامیہ بارکپور، چھوٹے چھوٹے مدارس اسکے علاوہ ہیں، ان سب کی بنیاد مسلمانوں کے عام چندوں پر ہے، ہر لیک میں ابتدائی و انتہائی طبلہ، ۵۱ سے ۲۰۰ تک ہیں، پہلے مدرسہ میں جدید نصاب دلاریہ تعلیم کے مطابق تعلیم ہوتی ہے، اور بقیہ میں قدیم نصاب اور سیقدار الآباد یونیورسٹی کے مشرقی مقامات کے مطابق تعلیم دیجاتی ہے،

تعلقات گوتاگوں کے سبب سے سراہی جانے کا تو اکثر اتفاق ہوتا ہے، لیکن موکے مدرسون کا دلیل ہے کہ اس دفعہ پہلا بورتح تھا، یہ دلیلکر خوشی ہے کہ علماء مدرسین اور عام عربی خوان طلبہ کے خیالات میں اب ہر جگہ یہن انقلاب کے آثار نمایاں ہیں، اور وہ اب ملک اور ملت کے حقوق اور طریقہ خدمت سے واقف ہوتے جلتے ہیں، فعلی اور سلطی مباحثت سے گذر کر اب حقیقی علوم کے طالب ہیں، ہم تو اپنے آریہ دوستوں سے خوش ہیں کہ انکے جوش مخالفانہ نے قدیم عربی مدارس کے جھروشیوں میں بھی سرگرمی پیدا کر دی، ع و شود بعب پیرگر خدا خواہ،

زکون کے عربی مدارس تو عموماً علماء کے کرام کے زیرِ تمام ہیں، لیکن ابھی زکیوں کی نظم تعلیم کی

طرف انکی توجہ ملقت نہیں ہوئی ہے، لیکن یہن جوز نامہ اسلامی مدارس سوچت قائم ہیں اور یا سرکاری اور مینوپل ہیں اور یا جدید تعلیم یافتہ اصحاب کے سعائی جیلیہ کے نتائج ہیں، لیکن تمام ہندوستان کے طول و عرض یہن ہمکو صرف ایک نامہ مدرسہ ایسا ملا جو خاص علماء مقدسین کے زیر اعتماد و تعلیم قائم ہے، اور وہ مدرسۃ البنات ہے، یہیں اس مدرسہ کو دیگر جو گواہی ابتدائی حالت میں ہے سخت تحریت ہوئی، یہاں تو گیوں کو اردو، فارسی، حساب، خوش خطی، دینیات اور قرآن مجید کی تعلیم دی جاتی ہے، مٹو کے علماء اہل حدیث کی اس سنت کی تقلید اگر ہندوستان کے دوسرے شہروں کے علماء اہل حدیث جائز ہمیں تو منازعات تقلید و عدم تقلید سے کقدر بہتر ہے،

— ۴۰ —

معارف جس طرح اور جس شان سے نکل رہا ہے، ہمارے اکثر کھڑرا تو اسپر قاف نے ہیں اور اسکو وہ اس حیثیت میں ملی اردو درسائل کی صفت یہن پہلی کرسی دیتے پر تیار ہیں، لیکن ہمارے حلقة احباب نہ ان سے بلکہ نظر اصحاب بھی ہیں جو کہتے ہیں،

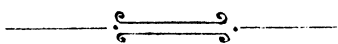
ما باین قدر از توارضی نیتم اندر سخن شدیا: سحر است این، عبارتی بایت کہ

اس جماعت کے سرگرم مبر، ہماری مجلس، کے کون انظم جناب مولوی عبد الماجد صاحب لی اے ہیں، انکا خیال ہے کہ معارف اگر یورپ کے علی رساون کے لگ بگ نکل سکتے تو کم سے کم ہندوستان کے انگریزی رساون کے قریب قریب تو ہو، اسکی خیانت ۱۰۰ صفحہ ہو، مضامین ہیں دنیا کی موجودہ علی رفتار کا ساتھ دیا جائے، اگر تک کے دوسرے اخبارات درسائل یہ بتاتے ہیں کہ دنیا کی پالیکس کمان سے کمان جاہر ہی تو ہم یہ بتائیں کہ علی حیثیت دنیا ہر مذہب کے قدر بدل رہی ہے اور بدلتی جاتی ہے

— ۴۰۰ —

اکھون نے ہمارے اکثر وہ توں کی طرح صرف زبانی نصیحت دھیست پر قناعت نہیں کی بلکہ

ہماری عمارت کی کمزوری کے صلی رفون کو سمجھے اور اسکے لئے انہوں نے سرگمی سے تعمیر و تاسیس کی  
کوشش فخری کر دی ہے، یہ معلوم ہے کہ بغیر خاص مالی اعانتوں کے یہ عظیم اشان کام سرانجام نہیں  
پا سکتا، اردوخواں طبقہ شاید ابھی اس جنس گران کا خریدار بھی نہیں ہو سکتا، تاہم کسی طرح ایکواہ بہتر قوت کتنا



ملک میں سوت تک جتنے بڑے بڑے علی اور قومی کام انجام پا رہے ہیں، وہ سب درود مند  
امراں ملت کے دست کرم کے ہمارے چل رہے ہیں، اگر یہ سہارا ہٹا لیا جائے تو فتح نہ علی گدھ کا لمح  
رہے، نہ کافر نہ دارالعلوم رہے، نہ ندوہ، نہ حیات اسلام رہے نہ دیوبند نہ بجھن ترقی اور دو رہے  
نہ والصعین، ایسی حالت میں اگر اور دو کے ایک بندترین علی رسالہ کا سوال اٹھایا جائے جیکی مدنی  
یقیناً اسکے مصارف کی کفیل نہیں ہو سکتی تو گذشتہ علی اور تعلیمی کار و اونوں کے نقش قدم پر چلے بغیر کامیابی  
ممکن نہیں،



ہکو خوشی اور سرت ہے کہ اس تجویز کے اعلان عام سے پہنچ ہم اس قابل ہو چکے ہیں کہ چند  
دریا دل اور بابِ فیض کے دست کرم کا شکمیہ ادا کریں، خصوصاً یادگاریں پاستان نواب سالار جنگ بادر  
سابق وزیرِ علم دولت آصفیہ حیدر آباد کن امارات جہیں سلطنت سرکش پر شاد سابق مدال الہام دولت  
آصفیہ حیدر آباد کن، اور خاتمة الارام راجہ سر محمد علی محمد خان والی محمود آباد، اب بھوپال، اور امپور کی  
طرف ہماری نکاہیں لٹھیں،

جینم این کہ خواستہ لوگا ر چیت

سوت تک ۵۰ روپیے انگلینڈ امریکہ اور ہندوستان کے انگریزی ماہوار علی رسائل کی خریداری میں  
صرف ہو چکے ہیں،

# مقالات

## نظریہ اسلام

تقریب رہائی سید الاحرار سید فضل المحسن حضرت رہائی

تاجنڈ بن بخاری خرد بند تو ان بو

سرمی داشتوب جنون چند تبان بو

(۲)

صوفیہ کا خذ آج پھر ان تصویر و ان کا موقع ہے جنکے خط و خال عیش و نعمت کے رنگ و رون سے  
ہمین بنکار آوارہ و طفی اور تید و محبس کے سواد المصالح سے بنائے گئے ہیں، بخارا کا یہم فرند ایک ایسا  
مدت کے بعد امام بخاری بنکر وطن ہوا تو تمام شہر نے اس جوش سے خیز قدم کیا کہ دولت طاہری  
اور کان مترزل بیو گئے، دوسرے دوسرے طلبہ اور علم کے سائل قطار در قطار چلے آتے تھے، حلقة درس کی  
نشست میں ایمروزیب اور ادنیٰ داعلی کا فرق مرتب نہ تھا، ایمروزیار انس خواہش کی کہ امام موصوف  
ایوان امارت میں آ کر اپنی تصنیفات کی سند عطا فرمائیں، امام نے فرمایا میں بیٹک گدایے بے نوا  
ہوں میکن جس علم کا خذ تکلذ اڑھوں اسکو ذیل ہمین کر سکتا، ایمروز اگر شوق علم ہو تو خود میری مسجدیا  
غرتکدہ میں آ سکتے ہیں، ایمروز نے کہلا بھیجا میں آ سکتا ہوں میکن اس وقت عام گوک حلقة درس ہیں نہ نہ  
امام نے فرمایا، اس بوریانشیں کے ہاں شاہ دکدا کی کوئی تیز بھی نہیں، ایمروز نے پیام بھیجا کہ اگر یہ نہ فور  
ہمین تو میری حکومت کے دائرے نہ کل جاؤ، امام نے اسی وقت صبر و شکر کے ساتھ فہرست لیتیا، اور ختنگ نام

بلہ خراسان اس زمانہ میں خاندان طاہری کے زیر حکومت تھا،

ایک قریب میں چلے گئے،

انہوں کو کیا قریب میں کام کھڑا ہنین رہا، دل شکستگی کے عالم میں گھرتے نکلے تھے، ختنگ پھپکر  
حخت علیل ہو گئے، ابھی بستر علاط پر تھے کہ امیر بخارا کا فرمان بیان سے جسیں سکل جائیکے لئے صادر  
ہوا، اسی حالت میں دو آدمیوں نے سہارا دیکر بستر سے اٹھایا، اور سواری پر جھانا چاہا، امام نے  
فرمایا ضعف سے اب قدم اٹھانا مشکل ہے، مجھے ٹادو، لوگوں نے ٹادا یا مگر وہ ایسے لیے کہ پھرنا مل گئے،  
عبرت نے آسمان کی طرف دیکھا اور کہا کہ آہ! جلکی یاد سے آج کڑا ڈرون مسلمانوں کے تلوب  
سمور ہیں اور قیامت تک رہیں گے، تیر سے سایہ میں اسکو بیہن قدم دہرنے کی جگہ جی نہ مل سکی،  
بلجوں کی حکومت کا دہ زمانہ شاید لوگوں کو یاد ہو سب امام اداشا شاعر ابو الحسن الشافعی کو  
برسیر بزرگ آیا دیجاتی تھیں، سلطان طغز بلجوی اسوق بلا درہم سے یکر چین کی سرحد تک تھا  
فرماز داہتا، ابو نصر مندری وزیر تھا، جسکے ہاتھ تین تمام ملک کے نظم و نسق کی بآگ تھی، مذہب آیا بعد عقیدہ  
شخص تھا، لیکن اپنے کو حنفی کہتا تھا، استاذ ابن الموقن اس زمانے کے ایک صاحب علم امیر تھے،  
مذہب آدھ شافعی اور اشعری تھے، لوگوں میں انکو نہایت ہر دلعزیزی حاصل تھی، ابو نصر کو خیال ہتا کہ اگر  
وزارت کے منصب میں کوئی ایراد حیف ہو سکتا ہے تو وہ یہی ابن الموقن ہے، سلطان طغز فتحی کا  
پیر دہتا، وزیر نے اس سے اجازت لیکر یہ فرماد، جاری کیا کہ آئندہ خطبوں میں بد عیون پر یعنی کیجا،  
اس حیا سے علی لاعلان شوافع اور اشاعرہ پر یعنی پڑھتی جانے لگی، دفتہ مملکت بلجوی میں اس سرے  
اس سرے تک آگ سی لگ گئی، بڑے بڑے علماء، ائمہ، قضاء اپنے اپنے گھروں سے نکل آئے،  
سیکڑوں علماء اشاعرہ نے اپنے دنیوں کو خیر باد کیا اور جماں کا رخ کیا، کہتے ہیں کہ اس سال یعنی  
۵۵۴ھ میں اس قدر ارباب عالم میدان عرفات میں جمع ہو گئے تھے کہ گئے تو... صرف قاضیوں کی تعداد  
بڑے بڑے علماء جنکو امامت کا درجہ حاصل ہتا، اپنے عمدوں سے معزول ہو کر شہر پر ہوئے،

یا قید ہو گے، خاص فرمان سلطانی صادر ہو کہ استاذ فرانی، استاذ بن الموقن، امام الحرمین ابوالعلی (امام غزالی کے استاذ) امام ابوالقاسم قشیری (شیع الصوفیہ قید کئے جائیں یا جلاوطن ہو جائیں اور آئندہ آئین مجبون میں آئنکی اجازت ہو)، امام الحرمین اور امام ہبھی اس ذلت کو گواہانہ کی منصب اور وطن کو خیر باد کما، اور سلوقوں کی وسیع حکومت کے احاطہ سے باہر نکلے گے،

امام قشیری اور استاذ فرانی کو سر بازار کھیٹا گیا، اور قندز کے محیں میں قید کرد یا گیا، ایک مینی اس قید میں بسر کیا، استاذ بن الموقن نے حکومت کو اعلان دیا کہ ان بزرگوں کو قید دندر سے آزاد کیا جائے، درہ بزرگ قید خانہ سے انکو نکلا جائیگا، حکام نے اس اعلان کی پروانہ کی، بلکہ خدا استاد لوگ فتاری کی دلکی دی، استاذ نے اپنے رفقا کا ایک دستہ تیار کیا، اور راست کو شہر کے پہاڑ میں گھس گئے، تو جہہ دباز میں سرکاری سپاہیوں اور استاذ کے ہمراہ بیوں میں روانی ہوئی، سپاہیوں نے شکست کھانی، قید خانہ توڑ کر قیدی نکالے گئے، سلطان کو پذر ہوئی تو استاذ بن الموقن کو انکی اس جڑت پر سرزدی دہ پا بر زخمی دباز میں حاضر کئے گئے، انکی تمام دولت وجاهہ ادھبیت ہو گئی اور خود ایک قلعہ سلطانی میں قید کئے گئے،

امام ہبھی نے عبد الملک کو اور امام قشیری نے تمام دنیا سے اسلام کے نام ایک فریادناہم لکھا، آخر چار برس کے بعد زمانہ نے پٹا کیا، طغیل کی جگہ اپ ارسلان نے تخت حکومت پر قدم رکھا، ان فتنوں کا بانی ابو نصر کندری کی فیفر کو پہنچا، اور نظام الملک نے قلعہ دزارت اپنے ہاتھ میں لیا، سمندر پھر اپنے رخ پر بہنے لگا، اور آفتاب پھر اپنے افق سے طلوع ہوا،

امیمہ بن عبد العزیز اندس کے ایک عالم تھے، سقول اور منقول دونوں مملکتوں میں انگلی زبان د قلم کا سکھ چلتا تھا، <sup>۲۹</sup> میں دہ اندس سے اسکندر یہ آئے، افضل شاہنشاہ صدر کافرا ندا و اتنا، اس نے کسی بسب سے انکو قید کر دیا، ہر سوں اسی قید کے عالم میں گزارے، لیکن علم و فن کے کارنڈر کا

فاتح اس تہائی میں بھی اپنے مفتوحات کی توسعی میں کوشاں رہا، ہمیت میں علی بالاصطراحت اور  
کتاب ابو جیز، طب میں کتاب الادویۃ المفرودہ، منطق میں تقویم الذهن، نفسہ میں کتاب الانصار  
اسی قید خانہ کی تنگ کوڑی میں بھی تصنیف کی، ۱۵۷۶ء میں شاہنشاہ نے مقرر سے جلاوطن کر دیا تو  
دہ مراث کی طرف چلے گئے، آزاد ہمیں اسی طرف ۱۵۷۸ء میں اس عالم سے چل بے

علامہ ابن حزم ظاہری بھی اسی سرزی میں کی خاک سے اٹھے تھے، جہاں چہ سو برس تک  
اسلام کی بہارِ غیرتِ ارم بنی حقی، یعنی ارض اندرس، علامہ مددوح ان اشخاص میں ہیں جنکے فضل و  
کمال پر صرف مسلمانوں کو بہین بکر دنیا کو ناز ہو سکتا ہے، وہ ایک مدت تک وزارت اور تدبیر د  
سیاست کے فرانص خاندانی انجام دیتے رہے، لیکن دفعتہ اس منصب کو اپنے زربہ سے فوت ہمکر  
کنارہ مش ہو گئے، اور علم کے دربار کی خدمتگزاری میں اپنی بقیہ عمر صرف کی اور ۱۵۹۰ء تصنیفات اپنے  
بعد یادگار چھپوڑیں،

علامہ کی تیز زبانی اور بیباک بیانی نقوش اور اتنی بکرگائی بھی جاہے سائنس ہے لیکن اس  
عندکو آئینہ خیال کے سامنے لا وجہ دو جب درجہ راظم سے نذر ہو کر بر ملا اپنے خیالات جنکو دو سچ سمجھتے تھے،  
آشکارا کر رہے تھے، فنا نے انکی دار دیگرین کمی نہ کی، مانست ہم، کو لوگ انکے پاس بیٹھنے پا یعنی ملکیت  
انکو اپنے حدود سلطنت میں کرنا گواہ نہ کیا، انکی بیش تصنیفات نذر آتش کی گئیں، خود صرف تمام عمر  
در بدر کی خاک چاہتارہ، بڑے بڑے دار الحکومتوں کو چھوڑ کر سحر ایشی اور باوی گردی اختیار کی، حق کے  
طالب اس بادیہ اور صحرائیں بھی ذرuron کی طرح اُنکے دام سے پٹے رہے، علامہ اس بے خانمانی میں بھی  
حق کی دبی گونج اور دبی کڑک اپنی زبان و قلم میں رکھتے تھے۔

قرطبه مولود تا، لیکن ۱۵۷۸ء میں ایک گماہانہ میں دفات پائی،

سلہ ابن حذکان جلد اصفہان ۲ تذکرہ ذہبی،

شیخ الاسلام عبد اللہ بن محمد انصاری، ہرات دلن تنا، ذہبی نے کہا ہے ”حقوکی میں تجربہ مناظرہ میں ہمیشہ ثابت، اور اتباع سنت میں اپنی جگہ پر پا رہتے، ایک قدم ہٹ نہیں سکتے تھے“ کیونکہ اپنی حق بیانی کی بدلت امتحانگاہ میں آسے اور ہر دفعہ اپنی مضمونی اور استقلال سے کامیاب نکلے، پرانی دفعہ اپنی ہمکوں کے سامنے زنجیر ہین بلکہ نگہ تواریں رکی گئیں کہ اپنی راستے کے اخمار سے باز آؤ، لیکن ہر دفعہ اس جوان پول پیر مرد نے یہی جواب دیا کہ خاموشی میرے مذہب میں گناہ ہے، آخر ایک فتنہ میں ان کو گوشنے نے شہر سے اس طرح نکالا کہ جمیع کادن، نماز کا وقت ہتا، تباہی کوئی بادا انہوں کو دہ ایک وقت کی ناوارثہر کے جامع مسجد میں پڑھ لیں، وہ ہرات سے نکل کر تری پوشانگ میں گئے، سلطان الپ ارسلان نے فرمان صادر کیا کہ وہ مادرانہ نہ کر کے علاقہ میں نکال دیئے جائیں ہپنچھے سع اہل دعیاں مرد پہنچے، یہاں بھی اقامت کی اجازت نہ ملی، اور نئے بھیج دیئے گئے، وہاں سے مر والدود کو جلاوطن کئے گئے،

شیخ الاسلام نے ان مصائب اور تکالیف کو جس استقلال اور عزم صحیح کے ساتھ برداشت کیا تمام اعیانِ سلام نے اسکو شکرگزاری کے ساتھ دیکھا، آنتاب زیادہ ویرتک بادلوں کے پردہ میں چھپا ہین رہ سکتا، سوا دبرس کے بعد شہر میں انکو وطن آئیکی اجازت ملی تو تمام ملک پوشش سرت سے چلک آئیا، معتقدوں نے انکی سواری کے جاؤر کھوں دیئے، مرد سے ہرات تک باری باری سے اپنے دوش دباز دپر ڈوگ انکو سوار کر کے لائے،

امام ابو جعفر عبدالخان عباسی فضل و کمال کے ساتھ جرأت اور حکومی کی محبت مثال تھے، بعد اس وقت فساد تدن کا مرکز ہتا، امام ابو جعفر اور علامہ ابو الحاق شیرازی نے جامع مسجد میں تمام مسلمانوں کا عظیم اشان اجتماع کیا، اور سلطنت سے صبا ذیل امور کی بزوی تعلیم کی درخواست کی،

شرابخانے اور دارالفوحش بند کئے جائیں، بدھاش اور بدلخلاق لگ ک شہر بدر ہوں، شراب کی بیٹھان توڑ دالی جائیں، ایسے سکے ڈھالے جائیں جبین طبہ نہ لگے، خلیفہ نے ان تجاذبین کو قبول کر دیا، لیکن عملًا انکا اجرہ سلجوقی سلطان کے ہاتھ میں تھا،

اسکے بعد حنابلہ اور شوانی میں ایک ہنگامہ برپا ہوا، امام الجعفر نے پامردی سے اس میدان کو سر کیا، آخر بیطاط الف الجیل وہ قصر خلافت میں بلائے گئے، اور ایک مجرہ انکی تمامت کے لئے مقرر ہوا، پہلے ملنے والوں کو آنے جانے کی اجازت تھی، اسکے بعد یہ حکم ہوا کہ صرف منتخب اشخاص آنے پائیں، امام نے کہا اگر یہ حکم ہے تو آج سے میں خود کسی سے نہ ٹوکھا، پھر انہی حشیت ایک قیدی ہو گئی، حالت قید میں انہوں نے کہا ناجھوڑ دیا، اور تصلی روزہ رکھنا شروع کیا، قوت نے جواب دیا، عام مسلمانوں کو وہی خبر معلوم ہوئی تو انہوں نے شورش کی، حکام نے گھبرا کر رہا کیا، لیکن اسی وقت روح بھی قیدن سے رہا ہو گئی،

کیا یہ پرنیبوریسٹنس (مقادمت مقلدانہ) تھا!

یہ تو مقادمت مقلدانہ کی ارادت تھی، لیکن ذیل کا دانہ اس سے بھی زیادہ المذاک ہے، شریف مرتضی ابوالحالی حسینی سمرنڈ کے باشندہ تھے، خدا نے علم و عمل کے ساتھ دولت نعمت سے علی سرافراز کیا تھا، امیر ترکستان نے ایک و فہمہ انگلکو پایام بھیجا کہ اپنے باغ میں وہ اسکی دعوت کا سامان کر دیں اور وہ خود اس جتن میں شریک ہوں، شریف نے کہلا بھیجا یہ ناممکن ہے کہ میرے باغ میں جبان قال اللہ و قال رسول کے ترا نے بلند ہوں، امیر کے لئے وہاں رقص مسرد کی محفل برپا کیجائے، امیر یہ جواب سن کر چڑا غ پا ہو گیا، اور وہ کے سے انکو گرفتار کر دیا، قید خانہ میں یہ اختیا طکیگی کہ قوت انسانی کا کوئی سرمایہ انکے پاس نہ پہنچنے پائے، اسی حالت گرنسی میں روح نے تن کو الوداع کہا، اور صدائیت دلہ طبقات الحنایہ این حجب،

راستی کا فرشتہ ہماری زمین سے آسمان پر چلا گیا،

امام الامہ حافظ ابن حوزی جنکے فضل و کمال کی شہرت ہماری علمی مخلوقوں کی دلکشی دستان ہے اور جنکی تصنیفات کا انبار ایک مستقل کتبخانہ ہے، ایک طرف تو انکی مقبولیت یعنی کہ ایوان خلافت میں اسکے لئے مبرپ چھایا جاتا ہے، دوسری طرف بعض امور کے اشارہ سے انکو برہمنہ تن قید دزج نہیں ہیں گرفتار ایک کشتی میں بھاکر بیغداد سے واسطہ بھیجا جاتا ہے،

شیخ الاسلام عبدالغفاری صدر کے امام تھے، بڑے بڑے سلاطین کے دربار دن میں وہ اپنے راستگوئی اور قول حق سے زلزلہ پیدا کر دیتے تھے، ایک دن بازار میں جا رہے تھے، ایک شخص کو دیکھا کہ اسکے ایک ہاتھ میں تلوار اور دوسరے میں شراب کا شکریہ ہے، امام نے دو ڈکر شکریہ اسکے ہاتھ سے چینیا، اس نے تلوار نیام سے کپٹھ لی، لیکن انھوں نے پروانہ کی، اور شراب زمین پر گراہی، فتویٰ دیا کہ گانا بجانا ناجائز ہے، قاضی نے پیادہ بھیجا، تمہارے فتویٰ سے سلطان کی بنیم عشرت سرد ہو گئی، تم آگر اس باب میں مجھے مناظرہ کر جاؤ، جواب دیا کہ خدا تمہاری اور تمہارے بادشاہ دونوں کی گرد نہیں مارے، مجھے مناظرہ کی ضرورت نہیں، خدا اور اسکے رسول کا حکم سائنس نہ ہے، موصول میں اس بنا پر انکو قید کیا گیا کہ انھوں نے حدیث کے ایک راوی کو ضیف کہا تاہما دوسری جگہ انکو اسلئے روپوش ہو کر صرف ایک تہندی باندھ کر جلا دلن ہونا پڑا کہ ایک قدیم صنف کی ۲۹۔ غلطیاں انھوں نے ظاہر کی تین، دشمن بین فتنہ گروں نے انکو جامع مسجد جانے سے روک دیا، مصیرین ملک الحکام نے انکو جلا دلن کرنا چاہا، پھر ایوان شاہی میں قید کر دیا، ایک اسیر کی سفارش پر رہا ہو سے، غرض تمام عمر اسی بے اہمانی میں گزری، تاہم جو فرض تھا دکھنی ستر وک ہوا،

امام الاحرار علامہ ابن تیمیہ حرانی، جنکی کتنا چاہیتے کہ عمر ہی قلعوں اور قید خانوں میں برسوں

مشتملہ میں جب وہ پہلی دفعہ مصر میں قید ہوئے، علامہ نے تتفقہ فیصلہ کیا کہ اگر وہ یہ شرائط انطور کر لیں اور ان خیالات سے باز آ جائیں تو آنکھ آزاد کر دیا جائے، علامہ نے قید گوار کیا، لیکن اپنے خیالات سے آزادی گوا رانکی، قیدیوں کو کہا تاکہ پڑا سلطنت کی طرف سے ملتا ہتا، لیکن علامہ نے علیہ سلطنتی بائکل انکار کیا، اور فقر و فاتح سے بسر کی،

تاتاری سیلا ب نے جب حمالک اسلام کو زیر وزیر کرا شروع کیا، اسکی اہرین سوال حشام تک بی پہنچیں، علامہ شاہ مصہر کے دربار میں پہنچی، اور بنا بیت دلیری اور بیباکی سے اسکو غیرت دلائی دو، کہا اگر قم اسلام کا فرض ادا نہ کر دے گے تو خدا کسی دوسری قوم کو بھی جلد اپنا فرض ادا کر دیگا، تمام دربار علامہ کی اس جو ات کو دیکھ کر لگشت بدندان رہ گیا،

علامہ، مصر، قاہرہ اور اسکندریہ میں ایک ایک دفعہ اور دمشق میں دو دفعہ قید ہوئے، اور ہر دفعہ اپنے خیال پر اس مضبوطی سے قائم رہے کہ ہلکے شرائط پر طبی وہ اپنے مخالفون سے صلح پر آمادہ ہیں ہوئے، ۱۸۷۶ء میں حلف طلاق کے مسئلہ میں جہود علامہ سے اختلاف کیا، اسپر بہنگا مہربا ہو گیا، سلطنت سے فرمان جاری ہوا کہ وہ فتویٰ نہ دینے پائیں، شہر میں اسکی عام منادی کرائی گئی، لیکن علامہ نے کہا حتیٰ کا چپانا جائز ہیں، چنانچہ بدستور فتویٰ دیتے رہے، بالآخر سلطان کے حکم سے وہ قید کئے گئے، اور پانچ ہی نوکے بعد رہا ہوئے،

۶۰ برس پہلے علامہ نے فتویٰ دیا تاکہ زیارت کے ارادہ سے مدینہ منورہ کا سفر کرنا تحریک کرے، یہ فتنہ خوبیدہ اب بیدار ہوا، اور علامہ پھر قید خانہ میں تھے، علامہ کے بھائی شرف الدین پھر گوکی جرم نہ تھا، لیکن غیرت نے گوا رانکی کہ بھائی کو تھنا چھوڑ دیں، اپنی خوشی سے قید خانہ میں گئے،

قید خانہ ہی میں انتقال کیا، جنازہ کی نماز قید خانہ سے باہر پڑی گئی، زندہ بھائی کو اپنے بھائی کی سمت پر آئنکی اجازت نہیں، قید خانہ ہی میں علامہ نے نماز جنازہ ادا کی، یہ ایسا درذناک منظر تھا کہ

لوگ تاب نہ لاسکے اور روپڑے،

قید خانہ میں زیادہ تراویقات تالیف و تصنیف، قرآن مجید کے حل و نکات، مختلف مسائل کی تحقیقات اور اطاف ملک سے جو فتویٰ آتے تھے انکے جواب میں بس کری، یہ دیکھ کر حکم صادر ہوا کہ دفاتر و قلم بھی چین لیا جائے، دست و قلم بیکار ہو گئے تو زبانِ دول نے اپنا کام شروع کیا اثب و روزی صحیح و تہیل اور عبادت دریافت میں بس کرنے لگے، آخر اسی عالم میں جان دی، انکے مرنے کی خبر جب ملک میں پھیلی تو مصروف شام سے چین تک مسلمانوں نے انکے جنازہ کی نماز غائبانہ پڑھی،

حافظ ابن القیم علامہ کے ممتاز اور مایہ ناز تلامذہ میں ہیں یہ اپنے استاد کے نام پر جان دیتے ہیں، انکے مجہدات سے بہت کم اخراج کرتے تھے، انکی تصنیفات اب بھی علمِ دن کا بڑا ذخیرہ ہیں، منقول دونوں میں بھاگنا تھے، علامہ ابن تیمیہ کی تصنیفات کی اشاعت زیادہ تراہیں کی زبان و فلم سے ہوئی، بارہ برس یہ علامہ کی صحبت میں رہے تھے، علامہ کے ساتھ قید میں علی کچھ عمر گزاری شام میں حضرت ابراہیم خلیل اللہ کی قبر شور ہے، جو اب تک زیارتگاہِ عوام ہے، حافظ ابن القیم بربنا سے حدیث خاص اس تبریزی زیارت کے لئے سفر کر کے جانا شرعاً حرام بتایا تا، اس سلسلے نے عوام میں برادر و تنگی پیدا کر دی، ادنٹ پر چڑھا کر شہر کے کوچہ دبازار میں انکی قشیرتگی، اور آخر فضل دکان کے لئنماں کا یوف صدر کے زمان میں ایک مدت تک قید رہا، (درست کامنہ)

میں پچھلے سلسلہ واقعات میں ایک بزرگ کا نام چھوڑ آیا ہوں، شمس اللہ محمد بن الحسن الرضی یہ نقہ حنفی کے سلسلہ ثانی ہیں، امام نے ایک ملکہ صدق کے معاوضہ میں اوزگند (ترکستان) میں قید نہ بخیر گوارا کی، اسی قید خانہ میں بھیکر امام نے مبسوط کی ہ اجلدین تصنیف کیں، ہر جلد کے اخیر میں صنف نے اپنے حال زار کا مرثیہ لکھا ہے، ہندستان والوں کو امام الہند شیخ احمد سرہندی کا نام مسلم ہو گا، جنون نے جاگیر کے دربار میں بجھہ و نیکی بجالانے سے انکار کیا اور اسکے لئے قید خفت کی زندگی گوارا کی،

## معرفت

**مَنْ عَرَفَ نَفْسَهُ فَقَدْ عَرَفَ رَبَّهُ**

ہنس نے اپنے نشک پچاہنا انس نے اپنے رب کوچنا

از جناب ڈاکٹر صادق علی صاحب کپور تمل

یہ حدیث کی بزرگوں نے تصوف کی کتابوں میں نقل کی ہے، اور بعض نے اسکے صحیح معنی  
ہنین لئے، بلکہ تاویل کی ہے، شاید انکو اپنے زمانہ کے خیالات و حالات کی وجہ سے یا کسی اور بیبست  
تاویل کی ضرورت محسوس ہوئی ہو، میکن اسکے ظاہری معنی درحقیقت بہت بڑی صداقت کی تعلیم  
دیتے ہیں، یعنی یہ کہ انسان کے لئے اپنے نفس کی معرفت اپنے رب کی صرفت کا ذریعہ ہے یہ یو لوگ  
موجودات عالم میں غور دتمل کیا کرتے ہیں، اسکے لئے معرفت الہی کا یہ طریق سب سے زیادہ سید ہا اور سلسلے  
اس سلسلہ کی بحث پیش کی جاتی ہے،

صلی میں علم اور معرفت کے ایک ہی معنی ہیں، اس سلسلے پسے جب تک علم کی تعریف نہ کر دیجائے  
عنوان کی حدیث کے معنی بخوبی واضح ہنین ہو سکتے، انسان کے علم حاصل کرنے کا ذریعہ اسکی ظاہری و  
باطنی حواس ہیں، مکار نے ان حواس کی تقسیم مختلف طریقوں سے کی ہے، لیکن یہاں مسلمان زیر بحث کے  
 واضح کرئیں کے لئے مختصر طور پر نکالا بیان کافی ہو گا،

پارچہ دو اس تو ظاہری ہیں، باصرہ، سامعہ، شامہ، ذائقہ، لامسہ، جو تصویریں روشنی کے  
ذریبہ سے بن سکتی ہیں، وہ قوت باصرہ سے محسوس ہوتی ہیں، جو صورت کی مادی شے کے لہذا زیرین  
متوح جو کہ پیدا ہوتی ہے وہ قوت سامعہ سے محسوس ہوتی ہے، اگرچہ ہوا کے اجزا کا متوح عام طور پر  
اس حس کی خدمت کرتا ہے، لیکن پانی، لکڑی، دھات وغیرہ کے اجزا کا متوح بھی آواز کی صورت میں

محسوس ہوا کرتا ہے، جو احساس ایسے ہیں کہ اُنکے اجزاء اطیف بخاری یا ہوائی صورت میں اٹھ کر منتشر ہوتے رہتے ہیں، جب وہ ناک میں داخل ہوتے ہیں تو حس تامہ کے ذریعہ سے انکی ہر طرح کی بُوکا، حساس ہوتا ہے، جو چیزیں مخفی کی رطوبت میں حل ہو کر زبان کے عصبی رشیوں پر اثر کرتی ہے، اس سے ذاتی حس پیدا ہوتا ہے، حس لاسہ کے اعصاب تمام جسم میں پہنچے ہوئے ہیں، افسے سردی گرمی، خونت، ملاحت وغیرہ کے احساس ہوتے رہتے ہیں، ان پانچ کے سوا ایک اور حس ہے اُنکو بھی ظاہری حواس کے ساتھ شمار کرنا زیادہ مناسب معلوم ہوتا ہے، وہ "حسِ عضلاتی" ہے، اسکے ذریعہ سے وزن اور مراحمت کا احساس ہوتا ہے، ان چھے ہوں کے سوا ایک اور حس ہے جو تمام اجزاءے بدن میں موجود ہے، اسکی کوئی خاص صفت بیان نہیں کی جاسکتی ہے، لیکن اسکا احساس بے انتہا صورت ہے میں ہوتا رہتا ہے، اس لئے اُنکو "حس عام" کہنا چاہیے، جسم کے کسی حصہ میں کوئی غیر طبعی حالت کسی وجہ سے پیدا ہو تو کسی قسم کا حس پیدا ہو جاتا ہے، جو انسان کو غیر طبعی حالت کے قوع سے متنبہ کرتا ہے، مثلًا درد اخراج، غیتان، بیچپ، گہرہ ہٹ وغیرہ بیشمار صورتیں اس حس کی ہیں، وہ معمولی حالات بھی محسوس ہوتے رہتے ہیں جیسے بُوک، پیاس، تکان وغیرہ۔ اور ہر ایک ضرورت کے پوری ہو جانے سے جو ایک اطمینان اور تسلی کا احساس ہوتا ہے، وہ بھی ایک طرح کا حس ہے لیکن ایسے احساسات کے لئے کوئی خاص قسم کے اعصاب معلوم نہیں ہیں، اور انکی صورتیں غیر مقرر اور بیشمار ہیں اس لئے کوئی حکیم اُنکی قسم اور تعریف کے درپے نہیں ہوا، ایک عام لفظ دجالن کا ان پر اطلاق کر دیا جاہے، حواس باطنی کی قسم میں حکماء متفق ہیں اور تا خریں کے درمیان اختلاف ہے، اُن کا دماغ کے خاص خاص حصوں کے ساتھ مخصوص کرنا بالکل بے دلیل ہے، البتہ ان حواس کا علم ہر ایک انسان کو ہے جو معمولی حالات میں ضروری طور پر عمل کرتے رہتے ہیں، ان میں سے

ایک "حس شرک" ہے، جیسیں ساری صور حیہ کا جو کسی حس کے راستے سے آئیں اور اسکی ہوتا ہے  
دوسری "توت تھیندہ" ہے، جیسیں محسوسات سابقہ کی صور توں کا محسوسات موجودہ کی صور توں کے  
ساتھ مقابله ہو کر انکی جماعت بندی اور قسم ہو جاتی ہے، مثلاً ایک شخص جب گلاب کا چبوٹ  
دیکھتا ہے اور اسکی صورت قوت تھیندہ میں جاتی ہے تو پہلے چبوٹ کی صورتیں جو ذہن میں  
موجود ہیں اُنس نے مقابله ہو کر گیند سے اور چینی کے چبوٹ سے متیر اور گلاب کے چبوٹ کی صورت کے ساتھ  
تمحک ہو کر حافظہ میں داخل ہو جاتی ہے، ایک "قوت دا ہمہ" ہے، اسکا یہ کام ہے کہ قوت تھیندہ میں  
جو صورتیں حاضر ہوں یا حاضر کر کے ان میں کی بیشی تغیرت بدلت کر کے نئی صورتیں بنالیتی ہے، یہ قوت  
فنون شاعری، صورتی، اور ہر طرح کی ایجاد میں مدد دیتی ہے، ایک "قوت تملکہ" ہے، جو خدمت  
معلومہ کو حاضر کر کے انکا مقابلہ کرتی ہے، اور اس مقابلہ سے نتائج نکالتی ہے،  
"تحقیقت" قوت حافظہ کو حواس باطنی میں شمار کرنا ہمیں چاہیے کیونکہ جو صورت ذہنی قوتہ حافظہ  
میں جمع رہتی ہیں انکا حس ہمیں ہوا کرتا، جس قوت دہ تھیندہ میں نفس کے ساتھ حاضر ہوں تب انکا  
حس ہوتا ہے، ایک "قوت اختیاری" ہے جو نکر کے نتائج میں سے کسی نتیجہ کو عمل کے لئے اختیار کر لیتی  
اور پھر "قوت نفوذی" ہے جو انتخاب کے ہوئے نتیجہ کو عمل میں لانے کے لئے افعال اختیاری کے لئے  
خدمت کرنے پر مکاریتی ہے،

ان محسوسات اور مدرکات کے ذریعے سے جو حالات نفس پر وار ہوتے ہیں، انکو حالات ذہنی  
کہتے ہیں، ان حالات ذہنی سے وجدانیات اخلاقی پیدا ہوتے ہیں، جیسے محبت، عداوت، غم، غصہ،  
خجالت، نفرت، تھارٹ، حرص، دغیرہ ہیں، ہمیں انسان کے اعمال کے اصول یہ وجدانیات  
ہیں، یہی حالات انسان کو عمل کرنے پر برائی گئی کرتے ہیں، محض علم کسی شے کا انسان کو عمل کیلئے  
جسکے حواس باطنی کے بیان ہیں پھری پوری گلما تھیم کی اور نہ تنفسیں کی پیدا گئی تو ایک غصہ اور نفع و فرم ماری مزدوج کے موافق اختیار کیا گیا۔

طیا رہین کرتا، مثلاً جب کسی مرغوب شے کا دراک ہو تو دجدانِ رغبت اسکے حامل کرنے کے لئے اعضاءِ جسم کو حرکت میں لا بیگنا، اسی طرح خونکاک شے کا دراک اس شے سے بچنے کے لئے عمل کی تحریک کر لیجتا، غرض ان دونوں صورتوں میں عمل کے موجب رغبت اور خوف ہوتے ہیں، اور کسی شے کا عرض اور اک اور علم عمل کا موجبہ بھین ہوتا،

جب حواس مذکورہ کے ذریعہ سے کوئی صورتِ حقیقتی ذہن میں پیچتی ہے تو نظری اور طبعی طور پر اس شے کے خالق میں موجود ہونے کا یقین ہوتا ہے، اور یہ صورتِ حقیقتی اس کی صفت اور دہ شے خارجیِ وصیف سمجھی جاتی ہے، جب ایک شے کی کچھ صفتیں معلوم ہوتی ہیں تو کہتے ہیں کہ اس شے کا علم ہو گیا، اس شے کو پہچان لیا، کیونکہ ہر ایک شے کی صفتیں کاملاً مجموعہ اس شے کی ماہیت کو پیدا کرتا ہے اسکے ذریعہ سے انسان اس شے کو جانتا اور پہچانتا ہے، اور جقدر ایک شے کی صفات کا علم زیاد ہو جاتا ہے اسی قدر اس شے کی ماہیت کا علم بڑھتا جاتا ہے، اور اسی قدر انسان اس شے معلوم سے فائدہ حامل کرنے کی زیادہ قدرت پاتا ہے،

اسی طرح سے کسی شے کی صفات معلوم ہونے سے انسان کو درج کا علم حامل ہوتا ہے، ایک علم شودی اور دوسرا علم ایمانی، مثلاً جب میں ایک درخت کی صورت کا احساس کرتا ہوں تو حواس کے ذریعہ سے اس درخت کی شکل، قد، رنگ، بو، نرمی، سختی اور ذاتِ القد وغیرہ کا احساس کرتا ہوں اور یقین کرتا ہوں کہ یہ سب صفتیں اس درخت کی ہیں جو خالق میں لینی پیرے ذہن کے باہر عالم میں موجود ہیں ان صفات کا علم "شودی" ہے، اور اس درخت کا علم "ایمانی" ہے، کیونکہ انسان صفات کو برآہ راست محسوس کرتا ہے، اور ساختہ ہی نظری طور پر یقین کرتا ہے کہ یہ صفات اس شے کی ہیں، جس نے پیرے ذہن میں ان خاص صورتوں میں اثر کیا ہے، اور اس شے کی ذات کا علم عرض ان صفات کے ذریعے حامل ہوا ہے، چونکہ درخت کی ذات صفات سے علیحدہ ہو کر پہارے غصوں پر کسی طرح اثر نہیں کتی ہے

اس دا سطہ درخت کی ذات کا علم شہودی ہین ہو سکتا، صرف ایمانی ہوتا ہے، لیکن یا انی علم شہودی علم سے بھی نیا وہ یقین ہوتا ہے، کیونکہ صفات شے کی بدلتی رہتی ہیں، ذات شے کی ہین بدلتی، یہی درخت کبھی چھوٹا تھا، پھول، پل اسیں کچھ ہین تھا، رفتہ، رفتہ بڑھتا گیا اور پھول پل لانے لگا، پھر خشک ہونے لگا، غرض اسی طح سے صفات اسکی بدلتی رہیں، لیکن ذات ایک ہی رہی، اسی طح سے انسان کبھی بچہ ہے، کبھی جوان ہے، کبھی بڑا ہے، اسکا قدر، علم، طاقت، صورت سب بدلتی رہتی ہیں، لیکن وہی انسان جبکی صفتیں اس طح سے بدلتی رہی ہیں، پیدائش سے یکروت کے وقت تک اپنے خیال میں اور دوسرے دلکشیں والوں کے خیال میں ایک ہی رہا ہے، اسکی ذات میں کوئی تغیرت نہیں ہے، شہودی اور یا انی علوم کے تعلق انسان کے ذہن میں پانچ اصول طبعی طور پر منتشر ہیں، ایک یہ کہ صفات ذات کا عین ہین ہوتیں، دوسرے یہ کہ صفات ذات سے پیدا ہوتی ہیں، تیسرا کہ ذات کا وجود خارج میں مستقل ہے، چوتھے یہ کہ صفات کا وجود مستقل ہین ہوتا، بلکہ کسی مستقل وجود پر موقف ہوتا ہے، پانچویں یہ کہ صفات کے تغیرتے ذات میں تغیرت نہیں ہوا کرتا، ان پانچ امور کی اتفاق صداقت ہونے پرہر ایک وجہ ان سیلم شادت دیتا ہے، اسلئے یہ اصول بدی ہیں، دلیل کے متعلق نہیں ہیں، شادت سے بڑھ کر کوئی اور شے یقینی نہیں ہو سکتی،

یا انتک علم کا جوابیان اور اسکی تعریف کیگئی ہے وہ موجودہ ضرورت کے دا سطہ کافی ہے، اب یہ معلوم کرنا چاہیے کہ نفس کیا ہے؟ یہ پہلے عرض کیا جا چکا ہے کہ ہر ایک شے کا علم اسکی صفات کے احساس سے حاصل ہوا کرتا ہے، اسی طح سے نفس کا علم بھی صرف اسکی صفات کے ذریعہ سے حاصل ہو سکتا ہے، نفس کی صفات نفس کے حالات میں بخصر ہیں، یعنی نفس کی ہر ایک حالت جس سے جس سے نفسِ حساسِ متاثر ہوتا ہے، نفس کی صفت ہے، انسان کے نفسِ حساس پر مختلف حالات دار و ہوتے رہتے ہیں، کبھی سردی ہے، کبھی گرمی، کبھی آرام ہے، کبھی تکلیف، اسی طح سے بوکھریاں

غم، غشی، رغبت، نفرت، محبت، عداوت وغیرہ نفس کے حالات ہیں، اور نفس کا یہ خاصہ ہے کہ شخص اضداد اور تفاوت اور تمايز اثرات سے متأثر ہو اکرتا ہے، جہاں تیز اور تفاوت نہیں، وہاں نفس پر کوئی اثر نہیں ہوتا، مثلاً گرمی کا احساس اسی وقت ہو سکتا ہے کہ اس سے پہلے ٹھنڈا کا احساس اور آرام کا احساس بھی ہو سکتا ہے جب پہلے تکلیف کا احساس ہو، کیونکہ علم تیزی مکانم ہے، جہاں تیز نہیں وہاں علم ناممکن ہے، مگر یہی مراد اس علم سے علم شہودی ہے، علم ایمانی کے لئے یہ شرط بالکل نہیں ہے،

غرض نفس وہ ہے جو حالات تفاوت اور تمايز سے متأثر ہوتا ہے، جیسے علم شہودی خارجی موجودات کا علم ایمانی حاصل ہوتا ہے، اسی طرح سے علم شہودی سے نفس کے موجود کا ایمانی علم حاصل ہوتا ہے، اور ساتھ میں وہی پانچوں صول نظری جو ابھی بیان کئے گئے ہیں، صفات نفس اور ذات نفس سے خود ری تعلق رکھتے ہیں، یعنی یہ حالات متینہ نفس کی صفت ہیں جسپر یہ حالات دار ہوتے رہتے ہیں، نفس بالاستقلال اور بذات خود موجود ہے، یہ حالات اپنے وجود میں نفس کے محتاج ہیں، اور نفس انکا محتاج نہیں ہے، اور یہ حالات نفس کا عینہ ہیں ہیں، یہ امور ایسے نظری ہیں کہ کوئی انسان سلیم الحواس ان امور میں اختلاف نہیں کر سکتا، جو شخص اسی سال کا ہو وہ لقینی طور پر جانتا ہے کہ پیدائش سے لیکر آج تک شخص واحد رہا ہو، اور ہزار دن قدم کے حالات مجھ پر ہوتے رہتے ہیں اور گزرتے گئے ہیں، ان حالات کے تغیری سے یہی ذات ہیں تغیر کبھی نہیں ہوا۔

انسان کے علم شہودی سے تین معلومات حاصل ہوتی ہیں، اول صور جیسے جو بڑو راست نہ سوس ہوتی ہیں، دوسرے ان صور فہمیہ کی علت جو خارج میں موجود ہوتی ہے، قیسے ان صفات کا پہنچ رینی نفس مدرک، یہ بات اور معلوم ہو چکی ہے کہ صفات موصوف کے ساتھ متکہ نہیں ہیں اور ظہر کے ساتھ جبی تحد نہیں ہیں، موصوف کے ساتھ انکا مسلوبیت کا تعلق ہے، یعنی موصوف ان

صور ذہنیہ کی علت ہے، اور مظہر کے ساتھ انکا محیت کا تعلق ہے، کہ نفس پر یہ حالات وارد ہوتے رہتے ہیں، مگر نفس کے ساتھ متی نہیں میں، ان امور پر غور کرنے سے نفس کی یہ تعریف ہوئی، وہ جو ہر جو مرد حالات مختلف ہو کر ان حالات کا احساس کرتا ہے، اور انکو ایک دوسرے سے تباہ کرتا ہے، نفس مرد کہ کہلاتا ہے، چونکہ تباہ اور تفادت علم کی شرط ہے، بغیر تباہ کے احساس نہیں ہو سکتا ہی اسٹدی اس تباہ کا وجود مخفی حالات واردہ نفس میں ہوتا ہے، ان حالات کے سوا اور کہیں نہیں ہو سکتا میں تباہ اور تفادت کا وجود صرف عالم ذہن میں ہے اور کہیں نہیں ہے، کیونکہ تباہ کرنا ذہن کا خاصہ ہے جو ذہن کے سوا اور کہیں نہیں پایا جاتا،

نفس کی سرفت سے رب کی صرفت حاصل کرنے کے لئے صرف ایک قم بڑھنے کی ضرورت ہے پھر رب کی سرفت کا دروازہ کھل جاتا ہے، جو صورتیہ کسی موصوف کے وجود خارجی پر دلالت کرتی ہیں وہ خود تباہ اور حادث ہیں، یہ امر توبیدی ہے اور موصوف جوانکی علت ہے بذات خود قائم ہے، یہ نظری وجدان کی ثابتیت ہے، اور دلالت التراجمی کے طور پر اس ذات کا وجود واجب معلوم ہوتا ہے، کیونکہ چھ صفتون کے تباہ سے تباہ نہیں ہوتا، وہ کسی طرح تباہ نہیں ہو سکتا اسلئے واجب ہے، اب یہ بات معلوم کرنی باتی ہے کہ یہ موصوف جو تصدیق معلوم ہوتے ہیں، یہ تعداد موصوف میں ہے یا نفس میں ہے، یا بعض حالات نفس میں ہے، اسیں تو شک نہیں کیا تھا حالات نفس میں ہے، کیونکہ بغیر تباہ اور تعدد کے احساس ممکن نہیں - لیکن جو صور محسوس کی علت ہے اسیں بھی تباہ اور تعداد جیسے ظاہر میں معلوم ہوتا ہے حقیقت میں ہے یا نہیں، اس بات کو معلوم کرنا پڑتا ہے عالم ذہنی اور عالم خارجی اسیں ایسے مختلف ہیں کہ جو شے ایک میں ہے وہ دوسرے میں نہیں، عالم ذہنی بعض صفات کا محل ہے، اور عالم خارجی بعض ذات کا محل ہے، اگر عالم خارجی میں تباہ اور تفادت تسلیم کیا جائے تو اسکے یہ ممکن ہوئے کہ ذہن وہاں موجود ہے، جہاں ذہن موجود نہیں ہے کیونکہ

تیزہن ہی کا فعل ہے، اگر خارج از ذہن تیزمان بیان کیا ہے تو یہ حقیقی ہو سکے کہ ذہن خارج از ذہن موجود ہے یہ اجتماع نقیضین ہے اسلئے خارج میں تیزہن ہیں ہے، لیکن وجود ضرور ہے کیونکہ یہ وجود تصور ذہنیہ کی علت ہے۔ اگر یہ وجود ہو تو تصور ذہنیہ کمان سے پیدا ہوں، اسلئے وجود خارج میں ہے، اور یہ تیزہن بیکے باعث وہ وجود واحد ہے، اور یہ وجود قابل تیزہنیہ نہیں ہے، کیونکہ اسیں تیزہن تو تفاوت اور تیزہنی، حالانکہ تفاوت اور تیزہن کا وجود ذہن کے خارج ممکن نہیں،

اس امر کی دلیل کہ حالات نفس کا وجود خارج میں نہیں ہے تلاش کرنی ضرورت نہیں ہے کیونکہ اسی شے کے دلیل سے یہ امر بدی ہے، کسی شے کے دلیل سے انسان کو خوشی ہوتی ہے، اور کسی شے کے دلیل سے خوف یا غم ہوتا ہے، ایسا نادان گوئی شخص نہیں ہے جو یہ کسے کو خوشی، خوف، اور غم خارج میں موجود ہوئے، ہاں سے یہ رسمی نفس میں داخل ہوتے ہیں، بلکہ ہر ایک شخص طبعاً طور پر اس بات کو جانتا ہے کہ خوشی، خوف، غم وغیرہ یہ رسمی نفس کے حالات ہیں، صرف انکا بسب خارج میں موجود ہے، یہ حالات خارج میں موجود نہیں ہیں، علاوه اسکے ہر بہت سی شہادتیں اس امر کی موجود نہیں کہ حالات ذہنی ذہن میں ہی محدود ہیں، خارج میں انکا وجود نہیں ہے، تنہ ایک برتن میں تواریخ کی حرارت کا پانی ہوا ہیں

ہاتھ دالنے سے کسی کو دہ پانی سرد معلوم ہوگا، کسی کو گرم معلوم ہوگا، جسکا ہاتھ سرد ہو، اسکو گرم معلوم ہوگا، اور جسکا ہاتھ گرم ہے اسکو سرد معلوم ہوگا، حالانکہ پانی ایک ہی ہے، اس سے معلوم ہوا کہ سردی گرمی کا وجود ذہن کے ذہن میں ہے، خارج میں نہیں نہیں ہے، اسی طرح سے سبق مدارکو شکوہیل کو سے بڑے مرے سے کہاتے ہیں، انسان اسکے قریب جانے سے بھی نظر کرتا ہے، حالانکہ خارج میں وہ چیز ایک ہی ہے، غرض حالات نفس کے تفاوت صرف حالات نفس ہی میں نہ صرہ خارج میں انکا وجود کہیں نہیں ہے، اگر کسی کو ایک چاپک زور سے مارا جائے تو اسکو بڑی تکلیف ہو گی، اس تکلیف کی علت تو چاپک کا لگنا ضرور ہے، لیکن وہ تکلیف جو اس نے محسوس کی ہے، چاپک تین

موجود نہیں ہے، پس جب خارج میں تیز تفاوٰت مٹا تو تینیت اور تعدد بھی خارج میں نہیں سکتا، اسلئے جو وجود خارج میں موجود ہے وہ واحد ہے،

اب بیان یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ علم شودی دو وجودوں پر دلالت کرتا ہے ایک وہ وجود جو صفات کی علت ہے اور دوسرا وہ وجود جو صفات کا مظہر ہے، اگر یہ دو وجود ہوئے تو خارج میں تفاوٰت اور تغیر جو ہوئی، اس کا جواب ظاہر ہے کہ مظہر ہونا اور علت ہونا خود امور اعتباری اور ذہنی ہیں، خارج میں یعنی حقیقت یہن علت صور ذہنیہ، اور مظہر صور ذہنیہ دونوں ایک ہی ہیں جیسے آفتاب، ماہتاب، ستارے، ہوا، پائی، زمین، حیوانات، نباتات، جادوں سب مختلف اشیاء عالم ہوئی ہیں، لیکن انکا ماہ الامیاز جو انسان کے ذہن میں ہے، اس سے علیحدہ کر کے دیکھا جاسے تو انہیں تفاوٰت یا تعدد ہونا ممکن ہی نہیں، موجودات عالم پر اور اپنے نفس پر غور کرنے سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ عالم میں صرف ایک وجود ہے، جو غیر تغیر قدر ہے اور واجب ہے، اور دوسرا اسکا ظہور ہے، وہ حادث اور تغیر اور ممکن ہے، وجود ایک سے زیادہ ہونا ممکن نہیں ہے، کیونکہ ایک سے زیادہ ہو تو تفاوٰت ہو گیا، اور تفاوٰت نام ظہور کا ہے، اور ظہور میں کثرت لازم ہے،

غرض جب تک تضاد حالات نفس پر وارد ہونا احساس ناممکن ہے، اسلئے اس عالم میں ایک وجود ہے، اور بے انتہا اسکے ظہورات ہیں، یہ "وجود رب" ہے اور یہ ظہور تمام اسکی صفات اور شیوه نات کے منظاہر ہیں،

— ۲ —

**ارض القرآن حصہ دوم**، جیں ابراہیمی عربون کی تاریخ، اور عرب قبل اسلام کی

تجارت ازبان اور مذاہب کی تیزی ہے، تکانی، چھپائی، کاغذ اعلیٰ، قیمت عار

منجروار ہصین

## ابن سینا

### اور انکی شاعری

از مولوی ابوالمحناست ندوی رفیق دلصفین

ایران قدر تہ ہر حیثیت سے شاعری کے لئے موزون ملک ہتا، اور یہی بسب ہے کہ شعر اکی  
جتنی بڑی تعداد اسکے چند مشهور شہروں سے الگ الگ جمع ہو سکتی ہے، غاباً ایشیا کے اور کسی پورے  
ملک سے بھی نہیں ہو سکتی، لیکن ان تمام شہروں میں سے اگر ہم صرف ان اشخاص کو منتخب کرنا چاہیں جنکی  
شاعری شخص رسی یا کسی سطحی مقصد کی بنا پر تھی، بلکہ انہا کوئی خاص خیال یا نصب یعنی تباہی کی وجہ  
و اشاعت کا بہترین ذریعہ انکی شاعری تھی، تو ہم لوگوں کے چند نام مل سکیں گے، سعدی، حافظ،  
عمر خیام، اور ابن سینا یا چند اوصوفی شعرا، سعدی کا کلام گوناگون پند و نصائح کا مجموعہ ہے، حافظ  
اور عمر خیام را زیارات انسانی یعنی عیش و سرت کے نقیب ہیں، صوفی شعرا کا تماسترنامہ بادہ، توحید  
دو حدود وجود سے ہے، ابن سینا کی شاعری بھی اخلاقی و معاشرتی نصائح اور انسانی یا زندگی کی  
تفصیر ہے، لیکن حقیقت یہ ہے کہ بعض جدگانہ خصوصیات کی بنا پر اسکی شاہراہ سب سے الگ  
نظر آتی ہے،

فارسی شاعری بجانا مضمایں جن انواع و اقسام کا مجموعہ ہے، ان میں فلسفہ و اخلاقی کاٹھی  
معتمد ہے حصہ ہے، فلسفہ کا موضوع حقائق اشیاء ہے، اور اس لحاظ سے یہ باخلی ایک خشک عنوان ہے  
لیکن فارسی شاعری کی زبان سے جب اسکے روزونکات ادا ہوتے ہیں تو ان میں عجیب لطافت  
و دلاؤزی آ جاتی ہے، اسی طرح اخلاق کا موضوع وہ اصول و عدیات ہیں جنکی بنا پر انسانی زندگی  
ہر حیثیت سے کامیاب ہو سکتی ہے، بظاہر اسکا تعلق علم معاشرت اور علم سیاست مدن سے ہے،

اور واقعہ بھی یہ ہے، لیکن جب ایک شاعر اسکے کسی اصول کراپتے ہے تو سوچ طرز مزدود نہ فتوں میں  
کھجاتا ہے تو طبائع انسانی پر وہ انٹرپریٹا ہے ہو علم معاشرت اور علم سیاست مدن کے سینکڑوں  
صفوں سے بھی ہنین پڑ سکتا، اس بنابر اور دوسرے مفہومیں کے ساتھ شوارنے اخلاق کو بھی  
اپنا مونو گن سخن قرار دیا، سعدی، حافظ، عمر خیام، اور ابن بیین نام شوارے ایران میں فلسفیا نہ  
اور اخلاقی شاعری کے پیشہ ہیں یہ حق ہے کہ ابن بیین اپنی جماعت کے مشورہ بھر ہنین لیکن اسکا بسب  
آنکی گوشہ گیر زندگی ہے، اور دوسری بات یہ ہے کہ انکی بزم شاعری میں جام و شراب اور حن عشق کا  
گذر ہنین، سلئے عام لوگوں کو نکا طرز کلام بے نک معلوم ہوتا ہے،  
ابن بیین خراسان کے تقبیہ فرید میں پیدا ہوئے، باپ کا نام محمود ہے، قوم کے ترک تھے،  
محمود بھی شاعر تھے، شاعری کی تعلیم ہنین سے حاصل کی، اکثر اپنے والدکی طرحون پر شعر کما کرتے تھے،  
شلا آپنے والدک اس ربانی پر

|                               |                                    |
|-------------------------------|------------------------------------|
| دارم زعتا بِ فَلَكِ بُوقْلُون | وَزَرْدَشِ روزِگارِ خُضِ پُورِدُون |
| چشمے پوکنارہ صراحی ہمہ اشک    | جانے چو میانہ پیالہ ہمہ خون        |
| یہ۔ ربانی کی!                 |                                    |

|                                                                              |                           |
|------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| پیر آہ دلے کر نگ ازو گرد و غون                                               | دارم ز جفاے فلک آئینہ گون |
| تاغو فلک از پرداہ پر آرم                                                     | روزے بہرا نغم پشب روز آرم |
| پیدا نش کی تائیخ معلوم ہنین، لیکن دفات کی تائیخ م جادی اشانی شد ہے، مرتے وقت |                           |
| یہ ربانی کی تھی،                                                             |                           |

|                               |                              |
|-------------------------------|------------------------------|
| منگر کہ دل ابن بیین پر خون شد | بنگ کہ ازین سرے فانی چون شد  |
| صحف بکف و چشم بره اروی بدست   | با پیک اجل غمزہ نان پیرون شد |

ابُنکا پورا کلام توہین ملتا ایکونکہ اسکا زیادہ حصہ سرپاروں کے ہنگامہ میں ضایع ہو گیا  
لیکن اُنکے تعلقات اور چند غزوں کا مجموعہ موجود ہی جو سبقت میرے ساتھی ہی تذکرہ میں سے معلوم ہوتا  
ابتداء میں غزل اور قصیدہ سب کچھ کہتے تھے، سرپاروں انکا مدد و حمایہ تھا، لیکن جیسا کہ موجودہ کلام کے  
مطابعہ سے ہر شخص اُنکی صلیٰ فطرت کو معلوم کر سکتا ہے، یہ چند روزہ مذاہی و قصیدہ خوانی اس فطرت کے  
قطعًا خلاف ہتی، اس لئے وہ بہت جلد شاہی تعلقات سے کنارہ کش ہو گئے، اور تھوڑی سی زمین جو  
اُنکے قبضہ میں تھی اسکی کاشتکاری سے تمام زندگی بسکر گئے، چنانچہ خود کہتے ہیں،

|                                     |                                   |
|-------------------------------------|-----------------------------------|
| نفظ و عیش بالسان کہ پسند و ہبہ کس   | مدتے شعر زہر نوع کہ آمد، گفتہ     |
| غزل ازروے ہوس بود و مارج رطع        | نہ طمع ماند کنون در دل تنگ نہ ہوس |
| زین پیں سے این بیکن دام طمع باز مکش | عنکبوتے ز تو لائق بندوبستہ گمس    |
| صحبت و وجہ معاش وہ سہ اسباب بکام    | ناپاسی مکن انصاف بده ایست بس      |
| بنیشن فارغ و تیمار منہ بر دل ازان   | کہ پوشان نزد مکرت انتیشن نہ پس    |

حقیقت یہ ہے کہ اخلاق کے دامن پر مذاہی و رنداہ تغزل کا دفعہ بیج بد نہاتا، اس لئے اُنکے  
دیوان کے وہ اوراق جن پر یہ دھبے تھے ضالع ہی جائیکے لائق تھے، قدرت نے انکو ضالع کر کے  
یہ دھبہ خود اپنے ہاتھوں سے وصول یا، لیکن اسکا افسوس ضرور ہے کہ ساختہ ہی حکما نہ اخلاقی نصالح کے  
چند گراہنہا درق بھی بر باد گئے، بہر حال این بیکن کا بوجو کچھ بھی کلام بچا کچا رہ گیا ہے وہ اخلاقی  
تیکمات کا ایک صاف شفاف آئینہ ہے، چنانچہ اس آئینہ کا آئینہ سازا پسے جو ہر شاعری پر  
فریکناں کرتا ہے،

|                                   |                                   |
|-----------------------------------|-----------------------------------|
| نیتم باکس رجوع گریقیم در صحیح     | مت ایز در اکہ هتم باقیاعت ہنین    |
| نگرم بر روی مشوق ار قیچیع مست مفع | نگرم بر صدر مخلوق ار کریم مت ولیم |

دین نہ پہنانت خواں تفرگ تردم چنانکہ در مذاق عقل باشد بالا دہنا سعی  
 ختم بردن شد سخن پچونکہ مجرز بر بُتی (پاساں)  
 دین سخن بر رسد اہل نقط میگرم فصیح  
 تمازو آیات مجرز و نظر آید سعی  
 در نداری با درم شعرے ز دیواں بخوان  
 کو مر احمد و حنام حمش گوم آنچانکہ لفظ آن باشد فصیح و عرصہ منی فصیح  
 ان اشمار کو پھر ہر شخص اندازہ لگا سکتا ہے کہ ترک طبع وہوس اور تقاضت کی طرف انکی  
 طبیعت کا اصلی رجحان ہے، اور یہی طبی رجحان الگاظ کے قابل ہیں شعر بکر بخل رہا ہو پھر ساختہ ہی  
 ایک لمبے کے لئے انکی زندگی کو سامنے لا د تو صاف نظر آیا گا کہ انکی زندگی انکے دلی خیالات کا آئینہ ہے،  
 ابن سینا نے فلسفہ اخلاق کے جقدر گوناگون راز فاش کئے ہیں اور جن مکتوں کو سوسو پہنچے  
 وہیں نہیں کرنا چاہا ہے، حقیقت یہ ہے کہ انکو چند عنوانوں میں بیان کرنا آسان نہیں، اسلئے انکے  
 خیالات اور تعلیمات کی ہم ایک اجمالی فہرست بیان دیتے ہیں،

| حوادث کا مقابلہ صبر و تحمل سے | معاوہ وہ عمل           | وقت               | وقت کی قدر و قیمت        | عمرات و تہنائی            | علم و حکمت کے لئے سعی و جد |
|-------------------------------|------------------------|-------------------|--------------------------|---------------------------|----------------------------|
| توکل (تقاضت اور استغفار)      | فلاہر و باطن کی یگرنگی | حدسے پر ہیز       | توکل (تقاضت اور استغفار) | آزادی اور اعتدال کی تعلیم | خودداری                    |
| آسمان کی دون پروری            | حسن سلوک               | یعنی کاٹھرہ       | آسمان کی دون پروری       | آزادی اور اعتدال کی تعلیم | خودداری                    |
| عوام سے علیحدگی               | فقدان احباب            | بادشاہوں کے خصائص | عوام سے علیحدگی          | دینیکی حقیقت              | آنسوؤں سے حاجت طلبی        |
| رضا باقضاء                    | خنوشی                  | بدگوئی دیوب جوئی  | رضا باقضاء               | دینیکی حقیقت              | آنسوؤں سے حاجت طلبی        |

|                                                     |                   |                       |
|-----------------------------------------------------|-------------------|-----------------------|
| مہمان کی خدمت                                       | توت کی یاد        | کم آہیزی              |
| زمانہ حال کو ضایع نہ کرو                            | ہمسایہ و قرین     | قولِ عمل              |
| خدا کے سوا ہر شے فانی ہے،                           | کبر و غور         | ترک طبع               |
| وجہ کفاف ہو تو نوکری نہ کرو                         | مرد می کیا ہے     | مکار م اخلاق          |
| رزقِ محنت سے حصل کرو                                | محتاجون کے کام آؤ | تیخ و قلم کا موازنہ   |
| کوئی بڑا منصب پا کر چھپو ٹوں گن بھپو ٹوں گل کی ضمیت | حصل عمر           | ترک احسان پذیری       |
| عمل صالح کی ترغیب                                   | آخرت طلبی،        | مردوں سے استعانت نکرو |
| اپناراز کسی سے نہ کرو،                              | و سیع المشربی     | ایذار رسانی سے پریزیز |
| کذب کی مذمت                                         | کینکنی            | .....                 |
| آخرت کا خیال                                        | .....             | .....                 |

بطا ہر یہ نظر آیا کہ یہ تعلیمات اور سائل ابن عین کے ساتھ مخصوص نہیں تمام اخلاقی شعر اور تقریباً امتحن پڑت کہ انہیں خیالات کو ادا کیا ہے، لیکن داقہ یہ ہے کہ اس بڑی بھیزیں کترائیں ہیں جنکے خیال اور عمل میں تحدی ہو، یا جنکے اخلاقی مواعظ کا تیر کبھی کبھی بہاک کر صلی بھسہ اخلاق یعنی مذہب کے کسی پہلو کو زخمی نہ کرتا ہو، شیخ سعدی کے قصاید، اور خواجہ حافظ کی غزلین سلطانی اور ابرا کے محا مرد سے بزری ہیں، عمر خیام نظام الملک اور ملکشاہ کا وظیفہ خوارستا اور بہت سائل میں اسکی تعلیم نہ ہی سائل سے مکمل تی ہے، اور بہت سے اخلاقی شعر ہیں جنکا یہ حال ہے کہ انکی زبان ایک طرف تو قناعت و توکل کے مضامین کا دریا بہار ہی ہے، دسری طرف سلطانین دامر اسے جن طلب کے نئے نئے پہلو ادا کر رہی ہے، لیکن ابن عین کا قابل نگہے حال کے مطابق ہے، اسلئے اسکے تمام کلام میں یہ دو خصوصیتیں ہر جگہ ظاہر ہیں نظر آتی ہیں،

(۱) وہ جن خیالات و اعتقادات کی تلقین کرتے ہیں ان میں مذہبی نقطہ نظر سے بھی مُورنین ہٹتے،  
 (۲) کچھ کہتے ہیں اسکا عملی مونہ خود زندگی خپی، اسلئے جو اثر اور جو شُوشُ نکلے کلام میں ہے، وہ کسی  
 دوسرا سے میں نہیں،

یہ دو خصوصیتیں درحقیقت اس درجہ اہم ہیں کہ انکو ممتاز شاعر سے بڑا کرایک بلند پایہ اور  
 قابل تقلید انسان بنادیتی ہیں،

اصول اخلاقی شاعری پر ان متعدد حیثیتوں سے نظر ڈالی جاسکتی ہے،

(۱) کس قسم کے اخلاق کی تعلیم دی،  
 (۲) شاعر جو ش بیان میں اعتدال کی حد سے توہین گزرا،  
 (۳) جن الفاظ اور تشبیہوں کے ذریعہ اخلاقی نکتے بیان کئے اُنکے انتخاب میں کسی قسم کی رُاعنڈی  
 توہین کی،

ان تین باتوں کو بیش نظر رکھ کر ہر اخلاقی شاعری پر نظر ڈالنی چاہیے،

فارسی شعراء میں متعدد شخصیات ہیں جنہوں نے قناعت توکل، مذمت طبع اور ترک ہوں کو  
 گوناگون پہلو سے ادا کیا ہے، لیکن جس زور جس خوبی اور جس اثر سے ابن بیمن کے اشعار پہنچ رہیں  
 وہ اور وہ کو نصیب نہیں، اسکا سبب صرف یہ ہے کہ اور لوگ تہکلف اور شاعری کے رسمی  
 اصول پر ان خیالات کو نظم کرتے تھے، بخلاف اسکے ابن بیمن پر قناعت توکل اور گرشہ گیری کا  
 نشہ پہاگیا ہے، اسلئے اُنکے ہر فقرے اور ہر جملے میں اس بادہ تنہ کی سرستی ہوتی ہے،  
 فارسی کی اخلاقی شاعری میں قناعت ایک عام مضمون ہے جسکو تمام شعراء مختلف  
 پیرا یون سے لکھا ہے، لیکن قناعت کی جو تصویر ابن بیمن نے کی چیز ہے وہ سب سے لگ بھی ہے،

وَقُصْنَانِ كَرْزَنَدِمْ إِسْتِ يَا زَنْجُو  
 وَتَاسِ جَامِدَ كَرْكَهَلَهَسْتِ يَا زَنْجُو

بچار گو شرہ دیوار خود بخاطرِ حجع  
کر کس نگوید از نیجا بخیز و آنچارو  
ہزار پار فردون تربہ نزد ابن علیین  
زفر سملکت کی قیاد و کی خسرو

اگر دو گاؤں بدست آوری و مزروعہ  
کیے امیرہ کیے را دزیر نام کئی  
ہزار بار ازان بکار از پے خدمت  
کمر بندی و بمرد کے سلام کئی  
  
عام طور پر ہمارے شوار کی تعلیم قناعت کا یہ نتیجہ سمجھا جاتا ہے کہ اسکے باعث انسان اس اباب  
عالم سے بے نیاز ہو کر سی و عمل کے جلگڑ دن سے کنارہ کش ہو رہتا ہے، اور اس طرح اپنی جمعیت  
دو قوم کے لئے بار بوجاتا ہے، ممکن ہے کہ بعض شوار کے غیر معقول طرز کلام سے یہ نتیجہ پیدا ہوتا ہو  
لیکن ابن علیین جس قناعت کی تعلیم دیتے ہیں اور جس انداز سے دیتے ہیں وہ اس اعتراض سے قطعاً بری  
ابن علیین قناعت کی نصیحت کرتے ہیں لیکن سی و عمل کی دعوت سے منکنی زبان نہیں کئی وہ صرف  
ضدِ درت سے زیادہ کی ہوں اور فقیرانہ احتیاج کو قناعت کے خلاف قرار دیتے ہیں، چنانچہ ایک  
دوسرے موقع پر کہتے ہیں،

ہر کہ دار و کاف عیشِ جہاں  
کہ نہ اشد در ان بکسِ محتاج  
کلبہ نیز بایش کہ بہ آن  
کنند ہر داشت کے اخراج  
در جہاں بادشاہ وقت خود است  
ایں جنین کس نہ بگرد موسے تاج  
بیشتر زین مجوسے ابن علیین  
تا بمانی مگر ازین محتاج  
استمنا] غربت اور قلیل بخصوصی ایک قدر تی امر ہتے کوئی عیب دذلت نہیں، ہر شخص جانتا ہر کہ  
اُنکی سوسائٹی میں کلتے مختلف الحیثیت اشخاص ہیں، پھر علی ایک کم مایہ انسان ذیل نہیں سمجھا جاتا  
مگر وہی شخص جب زر طلبی کا شیوه اختیار کر لیتا ہے تو اُنکی عزت خاک میں لمحاتی ہو، اس نبایہ

پنی عورت دا برد کی حفاصلت کے لئے ہر شخص کو استفسا سے کام لینا چاہیئے،

مرد آزادہ درسیاں گروہ گردوہ گرچہ خوشخود عاقل و دانست

محترم آنگی تو انبد بود کہ از نیشن بناش استفساست

وانکہ محتاج خلق شد خوارست گرچہ در علم بولی سیناست

با این ہبھ جب انسان پر ضرور تون کا بحوم ہوتا ہے تو بسا ادقات مصبوط ارادوں کے

با وجود اسکے پارے ثبات میں لعزم شہوتی ہے، ایسے موقع کے لئے اس سے بہتر تسلیم بخش تعلیم اور کیا ہو سکتی ہے؟

تا تو افی اتماس ان کس مکن خاصہ از ناکس کہ آن ہیں خطاست

گروہ مانندی بزیرہ منتشر در نہ دادت آبرویت را بکاست

اگر دیا تو اسکے احسان کے زیر بارہوا در نہ دیا تو قیری کی بروگھٹی

نگرنہ افست خطا ہا صبر کن زانکاہ عزیز صبرہ از دل خواست

تجکو اگر نفس کبھی بیس غلطی کے لئے آمادہ کرے تو صبر کر اسکے کم صبر کی عورت طلب کی نہ سمجھے بہترے

ہماری اخلاقی شاعری میں توکل کا باب جلی کچھ کم بدنام ہنہیں ہے، عام طریق سے یہ خیال

پھیل گیا ہے کہ ہمارے شوار نے جس توکل کی تلقین کی وہ تعھل محفوظ ہے، اسیکا لازمی نیجہ یہ ہے کہ

ہم میں کثرت سے اپا اج اور نکتے افزاد پیدا ہو گئے ہیں، ممکن ہے کہ یہ نیجہ کسی اور شاعر کے کلام سے

پیدا ہوتا ہو لیکن ابھی یہیں جس توکل کی تعلیم دیتے ہیں وہ اور شے ہے،

ایل مدار مید کرم زاہل روزگار کا یہا کہ ماندہ اندر کریمان نماندہ اندر

وہ نیسا کہ بزر و نذر سر ز حبیب خواجی بر کر مرات دا من ہت فشا ناندہ اندر

بر کنڈہ اندر سر و سی راز جو بار بر جا سے سر و بقلہ حمق انشا ناندہ اندر

از بد پچھے چارہ ابن یین رو چبری باش کاند رازل بھرچ پرو فحامہ رانہ اند

ایک اور قلعہ میں کتے ہیں کہ زمانہ انسان کو ہزار سو سو تو ہم ال عمری کے خلاف ہر کم انسان پست ہوتا ہو جائے، جب تماری روزی خزانہ غائب سے مقرر ہے تو پھر کیسے آگے ہاتھ پھیلانے سے بڑھ کر دن ہتھی کیا ہوگی، مرد کو چاہیے کہ عزت کے ساتھ اپنے کام اور ضروری شاغل میں بھاگ رہے کہ دوسروں کی خد تگذاری کی ذہبت نہ آئے،

ہر چند روز گار کند پست مردا از ہست بلند نشا ید بکاستن

رزقت چواز خزانہ بخاق مقدارت دون ہتھی بود ز دیر حق خواستن

بنشین بعزم از پے کار کیک کارست تا پیش کس بپاے بناید بخاستن

ایک اور حیثیت سے توکل پر نظر دالی جاسکتی ہے یعنی یہ کہ عین اسوقت جب انسان پر حصہ کا باول برس رہا ہو، اور وہ ماسیون اور نا ایمیڈیون کے ہجوم میں گھرا ہو، کوششوں نے ہر طرف سے ناکامیوں کا ثبوت دیا ہو، یورپ میں اس سانحہ کا بہترین علاج خود کشی ہے، اور ایشیا میں دون ہتھی اور افسر دہ دلی، لیکن اسکا اثر یہ ہوتا ہے کہ ہمیشہ کے لئے اور ہر مقصد کے لئے اسکی زندگی ناکام چھانی ایسیی حالت میں خلیفت یہ ہے کہ صرف اعتقاد تقدیر کا جلوہ ہمارے لئے راحت تسلیم کا بہت بڑا ذریعہ ہے ذیل کے قلعہ میں کس خوبی اور صفائی سے ابن یین نے اس خیال کو دیکیا ہے،

ہر کم بر حضرت دادا توکل دارد  
خلاصی ز دو پیدا کیتیش از بند ہموم  
(خداد)

دانکہ باطاعت و پر تہیز ز دبر دراؤ  
شاغش پس بود این گرچہ جو سوت ظلم

طلاح ارجع د کرخس بعزمان سے ہست  
بزورہ بقضا معقدہ رمل و نجوم

بودنی عاقبت الامر بباشد لیکن  
ہر کیکے رامحلے باشد و وقت بحالم

سعادت و خست اخیر و شر جو کچھ ہے سب خدا کی طرف سے ہے، اس لئے آخر کے دشمنوں میں

اُنکی تصریح کردی کہ قضاۓ الٰی میں بوجپھے وہ بخوم درمل کی چارہ جوئی سے مل نہیں سکتا، جو کام جس وقت کے لئے مقدر ہے وہ ہو کر رہیگا، پھر بخ و افسوس اور مایوسی و افسر و دلی کیوں ہو، عزالت و تہائی سوسائٹی اور حلقہ معاشرت کی قدر بلند ہوتا ہم اسیں جو شکلکش، ہنگامہ اور اختلافات برپا رہتے ہیں وہ ایک سالک کی راہ کے کا نٹے ہیں، نیکدل اُنسے نظر کنارہ کش رہا چاہتے ہیں وہ عزالت میں چلکر سوسائٹی کے جرائم کو آٹکا رکرتے ہیں اور اُنسے بچنے کی تدبیر پرستے ہیں، اب میں اس سلسلہ کو بلا غلت اور صن قشیبہ کے ساتھ یون ادا کیا ہے،

|                          |                        |
|--------------------------|------------------------|
| عزالت و انزوا و تہائی    | برہاندست ازہزار بلا    |
| عستہ از دام بہزادون گیری | از چین حال ہا شود عنقا |



|                                    |                                |
|------------------------------------|--------------------------------|
| در جان پنج بار عزالت و تہائی نیت   | دین سعادت زدہ مردم ہر جائی نیت |
| کنج عزالت کہ فلاحی در فنا ہیست درو | بجوئی کتر ازین نظر میانی نیت   |
| گربست آزاد ازین گورنرا وابن یعنی   | نفر و شد بجا نیش کہ سودائی نیت |

میکن عزالت و تہائی کا حقیقی مفہوم اتنا ہی کہ دینے سے ادا ہیں ہوتا بلکہ تعلق جو انسانی آئینہ اخلاق کو مکدر کر دے، اس سے انقطاع صلبی تہائی اور ہر انسان کے دست کرم کی طرف سے قطعی خشم پوشی کر دینا حقیقی عزالت ہے، اسلئے ایک اور قطعہ میں اس مضمون کو تصریح یون بیان کیا،

|                                      |                                    |
|--------------------------------------|------------------------------------|
| گربست آید مرابے در دسرمان ہیں        | قائم، منت پذیرا ز من دار سلوئی نیم |
| در پلاسے باشد م پوشش یقین دخنڈہ      | طالب دیبا سے چین دطلس خارا نیم     |
| از کے لطفے نبی یعنی کہ گوئم مدح اور  | بر جاں دلبر سے ہم عاشق و شیدا نیم  |
| چون بود در کنج عزالت بکرم فکرم ہنثیز | راست گوا بن یعنی در جنت المادا نیم |

# فلسفہ میں باہم

## عقل و قل

دنیا میں اگرچہ ہمیشہ ملاحدہ کا ایک مختصر گروہ موجود رہا ہے، لیکن ملاحدہ سے الگ ہمیشہ فلسفہ و مذہب کی شکل میں ایک متسلسل گروہ بھی پیدا کیا ہے، جو کام مقصد و فن کے تضاد اصول دار کیاں میں تطبیق دینا رہتا، اس گروہ کی تعداد ہمیشہ ملاحدہ سے زیاد رہی ہے اور آج بھی ہے، علوم و فنون نے ہمیشہ اس گروہ پر خوبزی کیا ہے، اور آج بھی کر رہے ہیں، اس گروہ نے مذہب اور فلسفہ کی آمیزش میں جو کنکنا آفرینیاں اور جدت طرزیاں کی ہیں وہ علم و فن کے رخسارے کا غاز و خال و خط، اور آب درنگ ہیں، لیکن سوال یہ ہے کہ ان کا مقصد خود مذہب کے مقصد پر مطابق ہو سکتا ہے یا نہیں؟

یہ سُم ہے کہ مذہب و دینا بین فلسفہ و سامنہ کی ترقی کے لئے نہیں آیا، مذہب کا مقصد صرف صحیح عقاید، تربیت اخلاق، اور تزکیہ نفس ہے، مذہب کبھی اس دائرہ سے باہر قدم نہیں کھاتا لیکن جب ان تمام چیزوں کی کامل صلاح ہو جاتی ہے تو وہ لازمی طور پر علمی اور تدنی ترقی کا ذریعہ بخاتی ہے، اس بنا پر اگرچہ مذہب علم و تدنی کو ترقی دیتا ہے، لیکن یہ ترقی اسکی حقیقت میں داخل نہیں ہے، اگر کوئی مذہب علمی اور تدنی ترقی میں حصہ نہیں لیتا تو اسپرہ اغتراف نہیں کیا جاسکتا کہ ”اس نے علم و تدنی کو فشو نہیں دی“ بلکہ اسپرہ صرف یہ الزام آسکتا ہے کہ اس نے کامل طور پر عقاید اور اخلاق کی صلاح ہیں کی،

فلسفہ ہیشہ ایک بچپن چیز خیال کیا گیا ہے، اور اسی وجہ پر کی بنا پر ایک گروہ نے مذہب کو فلسفہ کے قابل بین ڈھلانا چاہا ہے، لیکن اس زمانہ میں علمی وجہ پر کے ساتھ فلسفہ نے تدقیقی میں بھی نایاب حصہ دیا ہے، اسلئے آج تطبیق تقلیل و تقلیل کی کوشش صرف اس بنا پر نہیں کیجا تی کہ وہ ایک بچپن علمی مشغله ہے، بلکہ مذہب کو فلسفیا نہ قابل بین ہاں کر دیکو علمی اور تدقیقی کا ذریعہ بنایا جاتا ہے، اس بنا پر چہل سوال یہ ہے کہ اگر فلسفہ کو مذہب کا لازمی جزو تسلیم کر دیا جائے، اگر مذہب اور فلسفہ کے اصول و آئین میں کامل طور پر تطبیق دیدی جائے بلکہ اگر تمام آسمانی کتابیں فلسفہ و سائنس کی کتابیں بن جائیں تو اس حالت میں مذہب اپنی اصلی طاقت کو دو دیکھا اسکی قوت میں کوئی جدید اضافہ ہو گا؟ یعنی وہ اس صورت میں علم و تمدن کو زیادہ ترقی دی سکتا ہے اور مذہب کیا اس حالت میں جبکہ اسکا قابل فلسفیا نہ روح سے خالی ہتا، انکو زیادہ ترقی دی سکتا ہے قدماء نے اس قدر اصولاً تسلیم کر دیا تھا کہ مذہب ہیشہ فلسفیا نہ سائل کی تحقیقات اپناداں بچاتا ہے، چنانچہ شاہ ولی اللہ صاحب جمیۃ اللہ البالۃ میں لکھتے ہیں،

ومن سیدہ معوان الائیش تنعلو ایملا تعلق تہ مدیۃ الشفیع  
اور انبیا کا ایک طریقہ یہ ہے کہ وہ لوگ ان چیزوں میں  
مصنوف نہیں ہوتے جنکا تعلق تہذیب نفس اور قوم کی  
سیاست سے ہنیں ہو، شلاءہ لوگ حادث فضایہ  
یعنی بارش، گن، ہال، نباتات و حیوانات کے عجایب  
چنان اور سوچ کے رفتار کی مقدار، اور زمانہ و مذاہ کے  
اسباب، پیغمبرون، باوشاہوں، اور شرمنک تھیں  
وغیرہ نہیں بیان کرتے، ابتدیہ اس قسم کی جن باطن سے  
چالہاً عقولہم ہر یوں بھائی التذکیر بالاعالله  
والمذکیر بیام اللہ علی سیل الاستطراد بکلام  
قلم کے کام آشنا ہو چکے ہیں، انکا تینقدر اجاتی ذکر

اجمالی یہ اسی فیصلہ میں مذکور ہے کہ مراد الاستعمالات و بالجاذب  
ضمناً بتہا، استعمالات و کنایات کے ساتھ خدا کی  
نعمتوں، اور خدا کے گذشتہ اتفاقات کے سلسلہ میں دیتی ہیں  
یہی وجہ ہے کہ جب کفار نے آنحضرت صلیم سے چاند کے  
گھنے اور بڑھنے کی وجہ پر چیز تھی تو خدا نے اس سے عرض  
کر کے صرف ہمینہن کے فوائد بتائے تھے توگوں کا رقم  
ہلال کے متعلق سوال کرتے ہیں تو کہدو کہ اسکے ذریعہ سے  
آدمیوں کا اور جم کا وقت معلوم کیا جاتا ہی، لیکن تم کو  
بستے توگ نظر آتے ہیں جو ان فنون کی شیقانی یا دوسروں  
اسباب پسینہوں کے کلام کا حل اس موقع پر  
کرتے ہیں جو اسکا صلی موقعاً ہے،

(صفحہ ۸۸، مابعد عنہند)

شہزاد احمد بن حنبل رحمۃ اللہ علیہ کے مطابق  
شہزاد احمد بن حنبل کی تعلیم و تربیت کا ایک اور اصول بھی تباہی ہے،  
اومن سیوتہ میران لا یکلموا النّاسُ الْاَعْلَى قدرًا  
ادب پسینہوں کی تعلیم و تلقین کا ایک طریقہ یہ ہے کہ دوہو  
توگوں سے اکنی فطری عقل اور اسکے فطری علوم کے  
مطابق لفظی کرتبے ہیں، اسکی وجہ تکہ فتنے انسان کہیں گئے  
موجود ہو لیکن فطرہ اسکے علم و ادراک کا درجہ تمام حیات  
بنندہ ہوتا ہے، البتہ جب مادہ باشکن ناقابل ہو جاتا ہے  
تو اسکی یہ ضرورت فنا ہو جاتی ہے، اس فطری علم کے  
علاوہ اسکے علم کا ایک درجہ اور بھی ہے جو یا تو بطور حقیقت  
عادت کے حامل ہوتا ہے، اور یہ درجہ اپنیا اور اولیاء کے

نهیٰ نفس لا دراک مال میکن عنده  
بکسر سه قواعد الحکمة والکلام و اصول  
اصول فقه وغیرہ کی ممارست سے حاصل ہوتا ہریکیں  
الفقة و نحوها مدة طولية فلا بني المخاطب  
الناس الاعلى منها جاد را کہم الساج  
اللود ع فيهم يصل الخلقه ولم يلتقو  
الى ما يكون نادى الاسباب قلما تيق  
وجودها هلاك المكيلفو الناس ان  
يعز فواز بهم بالتجليات والمشاهدات ولا  
باليواهين والقياسات ولا ان ليرفوه منزهان  
بجميع الجهات فان ذلك كالممتع بالاضافة  
الى من لم يشتعل بالرياضات ولم يحيى بالطريق  
مدة طولية ولم يرشد وهو الى طرق  
الاستباط والاستدلالات ووجوه الاستحسان  
والفرق بين الاشباؤ والنظائر بمقادمات دقيقة  
المأخذ وسائلها متطاول به اصحاب الرأي  
علی اهل الحديث

پلا اصول اگرچہ حرف بحرف صحیح ہے، لیکن اس زمانہ میں وہ باخل بے اثر ہے، اس وقت  
دنیا کی منزل تقصود و صرف علمی ترقی ہے، اور جدید تدن کے آب و زنگ نے آنکھوں کو اسقدر خیرہ  
کر دیا ہے کہ اب اسکی چک بین دل کی روشنی باخل ماند پڑ گئی ہے، سینکڑوں لوگ ہیں جنکی اخلاقی حللت

ساقط مخصوص ہے، سخت ریاضت، اور فاسدہ کلام اور  
ابنیا کا تجاوط بحرف اس علم و ادراک کے مطابق ہوتا ہے  
جو نظرہ ان میں دولیت کیا گیا ہے، اور وہ اس علم کی طرف  
تو بہ نہیں کرتے جو ان اسباب سے حاصل ہوتا ہے جو بہت کم  
دقعہ پذیر ہوتے ہیں، یعنی وجہ ہر کو انبیاء نے لوگوں کو یہ  
تکھیف نہیں دی کہ وہ اپنے خدا کو تجلیات، اشاعتات  
دلائل، اور تیاس سے پچاہیں، اور نہ اسکے لئے یہ ضروری  
واردیا کر کو منزہہ عن الجھات تسلیم کریں، یہ نہ کہ جن لوگوں  
اس تم کی ریاضتیں نہیں کی میں اور مدت تک فلاسفہ  
کی سمجھتیں میں نہیں رہے ہیں، اُنکے لئے یہ تکھیف  
ما بیطلق ہے، اوسی لئے انبیاء نے لوگوں کو وقیع  
تقدمات کے ذریعے استبانتا پائی، اقامتہ دلیل،  
وجوہ استحسان اور اشایہ و نظائر کے تعریق غرض ان  
تمام چیزوں کی ہدایت نہیں کی جنکی بنیاد پر اصحاب رائے  
اہل حدیث زبان درازی کرتے ہیں،

سخت ابترے ہے، لیکن تمام دنیا اُنکے ساتھ صرف اس بنا پر سر جھکاتی ہے کہ انکی ذات سے علیٰ ترقی کے تمام ذرا بیش وابستہ ہیں، یورپ کی فضائی پروگرام کی طرح سیاہ کار یون کے باول نے گھیر لیا ہے لیکن تمام دنیا نے اسکو صرف اسلئے اپنا قبلہ مقصود بنالیا ہے، کہ وہ علم و فن کی سب سے بڑی نمائش کا ہے، آج نور ایمان کی شعاعون کے ذریعے سے کچھ نظر ہین آتا، لیکن برتنی روشنی "حقائق و معارف" کے تمام راز ہائے سریستہ کو بے نقاب کر دیتی ہے، اسلئے اب مذہب کا یہ مجرمہ بالکل بیکار ہے کہ وہ نظام اخلاق کی اصلاح کرتا ہے، اب اسکے کمال کا معیار صرف یہ ہو سکتا ہے کہ علوم و فنون کو ترقی دیتا ہے،

دوسرے اصول اگرچہ عوام کے لئے مفید ہے، لیکن اب جبکہ تمام دنیا تعلیم یافتہ ہو، ہی ہے اسکو کیونکر تعلیم کیا جاسکتا ہے، اور اگر تعلیم بھی کر لیا جائے تو دنیا کو اس ارشاد و وہادیت کی کیا ضرورت جو اُنکے علم دادرک میں ذرا بہر بھی اضافہ ہین کر سکتی، بلکہ خود اخلاق کے علم دادرک کی تلقید کرتی ہی، لی بان نے اس کتاب میں اگرچہ کسی موقع پر مذہب کی حمایت ہین کی ہے، تاہم اُس نے تمنی ترقی کے علل و اسباب پر جو کچھ لکھا ہے اس سے انبیاء کی تعلیم و تلقین کے ان اصول کی تائید کیجا سکتی ہے، آج تمام دنیا تدنی ترقی کو صرف عقلی ترقی اور دماغی نشوونما سے وابستہ ہے، لیکن یہیان کے نزدیک اسکا ذریعہ صرف ہی ہے، جبکی تہذیب و اصلاح انبیاء کی زندگی کا مقصد ہتا، چنانچہ لکھتا ہے،

"وَمَنْ كَيْدَ زَنْدَگَى كَمَ نَشَوَّنَامِينَ اَخْلَاقَ شَانِيتَ موْشَرْ چِيزَ ہے، لیکن اسپر عقل کا بہت کم اثر پڑتا ہے، چنانچہ دُنْ قَومَ اپنے انحطاط و تنزيل کے زمانہ میں عقلی حیثیت سے اپنے آبا وجدو سے زیادہ ترقی یافتہ ہتی"۔

اہل عرب کا بھی بھی حال تھا، جب وہ ریاستان عرب سے تمام دنیا کے سفر کرنے کے لئے

اُٹھے تو علم و فلسفہ و سائنس سے بالکل نا آشنا تھے، لیکن انگلی سلطنت، اُنکے تدن اور جاہ دجلال کا زوال بعیندہ میں ہوا، جو اسوقت تمام دنیا کا بیت العلوم تھا، جن لوگوں کی نیکا ہیں تاریخی اور اق کی سطح سے آگے ہیں پڑھتے، انکو قومی نظام ترکیب کی نشوونما، اور تمدنی عناصر کی پالیدگی صرف اس زمانہ میں نظر آتی ہے جیسیں تمام قوائے عقیدہ دفعتہ ترویج اور تدازہ ہو جاتے ہیں، لیکن لی بانے نزدیک یہ دور قوموں کی کمیت بلکہ شیوخیت کا ہوتا ہے، چنانچہ ایک موقع پر لکھتا ہے،

”جن علماء نے قانون و راثت کا کامل مطالعہ کیا ہے، انہوں نے جو مشاہدات قدیمہ حاصل کئے ہیں، اُنے ثابت ہوتا ہے کہ عقلی خاندانوں کی نسل اکثر بگرا کر فوراً یا ایک مدت میں فتا ہو جاتی ہے، لیکن زیادہ تر انکا زوال علاجلا نہ طور پر ہوتا ہے، اس سے ثابت ہوتا ہے کہ انسان کو عقلی ترقی اسوقت حاصل ہوتی ہے جب اسکی نسل خراب ہو جاتی ہے اور اگر پست درجہ کے لوگ طبقہ اعلیٰ کی پر درش نہ کرتے تو انکا سرے سے نائم ہو جاتا، اگر ہر طبقہ کے ماہرین فن کو محج کر کے دنیا کے کئی گوشہ میں علیحدہ آباد کیا جائے اور ان میں باہم قوام و تسلسل کا سلسہ قائم ہو، تو ان سے ایک بدترین نسل پیدا ہوگی، جو چند لوگوں کے بعد فنا ہو جائیگا، اس قسم کے متاز لوگ اس غیرہمولی جماعت کے درخت کے مشاہین جنکو غبان مصنوعی تدابیر سے نہایت تناوار بنادیتا ہے، لیکن اگر اسکو اپنی صلحی حالت پر چھوڑ دیا جائے تو یادہ خلک ہو جائیگا یا اپنی حالت متوسط کی طرف رجوع کر جائیگا۔“

منہبہ بھیثہ ایک زندہ اور نو خیر قوم کو پیدا کرتا ہے، اس بنا پر اگر عقليات کو اسکی تعلیمات و تلقینیات کا جزو قرار دیا جائے تو دفعتہ اسکا نظام اور اسکا شدن بالکل بدل جائیگا، اس سے کیکو انکار نہیں ہے کہ منہبہ اور فلسفہ دونوں تدبی کل کے پرنسے ہیں، لیکن دونوں کی حرکت مختلف جست میں ہوتی ہے، اور اس حرکت کے دوران میں دونوں کسی نقطے پر نہیں ملتے، فلسفہ مارنگی

ترہیت کرتا ہے، ایک عقل کو اور دوسرا جذبہ کو اُبہارتا ہے، اس لئے اگر دنون میں کوئی نفعہ اتصال پیدا کیا جائیگا تو اسکا نتیجہ ہو گا کہ اُنکے تصادم سے خود اس کل کی حرکت زک جائیگی اور دنیا کا تمام نظام درہم بہ جائیگا، چنانچہ لی بان کتنا ہے،

”تمنی حیثیت سے اگرچہ سبق عمل پر موجودین و محترمین کا عظیم الشان انفراد پڑتا ہے ایکن علاً تو مکی سیاسی تابعیت پر انکھ کوئی اثر نہیں ہوتا، جسکی وجہ یہ ہے کہ ہم کے موجود سے یکتا کے موجود تک بلکہ دنیا کے تمام محترمین میں وہ اخلاقی اوصاف نہیں پائے جاتے جنکی ذمیت سے کتنی مذہب کی بنیاد والی جاتی ہے، یا کوئی لاک فتح کیا جاتا ہے،

موجودین و محترمین صرف زمانہ کی روشن کے مطابق تمدنی انقلاب پیدا کر سکتے ہیں، لیکن انہیں محدث و المختار اور ضبط کمیر کی پرکار کے اکابر ان قوم چدید مذاہب کو قائم کر سکتے ہیں، سلطنتوں کی بنیاد والی سکتے ہیں، اور نظام عالم کو ثابت پشت دیکھتے ہیں، ایک بطرس راہب کی آواز نے یورپ کے ہزاروں آدمیوں کو مشرق کی طرف جو نک دیا، ایک محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی آواز نے دنیا سے قدیم میں یونان اور روم کو تباہ کر لایا، اور موقر جیسے گنام شخص نے تمام یورپ کو ماشکر آگ اور فون کی سمندر میں جو نک دیا، لیکن دنیا نے گلیلو اور نیوٹن کی آواز کی طرف کا ان بھی نہیں لکھا یا، غرض موجودین و محترمین تمدن کی رفتار کو تیز و سریع کر دیتی ہیں، لیکن پیشوایان مذہبی ایک مستقل تاریخی دوڑ کو پیدا کرتے ہیں،“

لی بان نے اخیر فقر و نین مذہب اور فلسفہ کے حدود الگ الگ کر دیئے ہیں، جن سے ثابت ہوتا ہے کہ تمدنی ترقی میں فلسفہ خود مذہب کا محتاج بتا ہے، مذہب پسلے ایک مستقل دور اور ایک مستقل تمدن کو پیدا کر دیتا ہے، اسکے بعد فلسفہ صرف مشاطر گردی کی خدمت انجام دینے کے لئے آتا ہے، اور سادہ مذہبی تمدن کے چہرے کو زنگین کرو دیتا ہے، تمام مذاہب کی تابعیت سے بھی اسکی

تا یہد ہو سکتی ہے، اس نبا پر مذہب کا صرف یہ احسان کافی ہے کہ وہ عقل کی راہ میں رکاوٹ نہ پیدا کرے، لیکن عقل کو مذہب کا لازمی جزو قرار دینا مکل کے و مختلف الحکمت پر زون کی باہمی تحریکیں بے اکل کو مجموعہ اضلاع بنانا اور اسکو بیکار کر دینا ہے۔

اس لئے ہمارا خیال ہے کہ قرآن مجید اور احادیث صحیحہ میں فلسفہ اخلاق کے سوا فلسفہ کی دوسری شاخون کا ایک حرف بھی نہیں مل سکتا، اور جو لوگ قرآن مجید اور احادیث میں فلسفیانہ تفاصیل دوںکات کی جستجو کرتے ہیں وہ ناکامی کی دلیوار سے سترکرتے ہیں، شاہ ولی اللہ صاحب کی رائے میں اس قسم کے لوگوں کا مناق خراب ہو گیا ہے، ممکن ہے کہ قدما، کے سبقت یہ خیال صحیح ہو، لیکن اس زمانہ میں جو لوگ اسی کوہ کندن و کاہ برآوردن "میں اپنا وقت ضایع کرتے ہیں، انہوں نے اُسکو نہ ہب سے بلکہ وثنی عجائب کرنیکا ایک ذریعہ بنالیا ہے، قیدیم تقليد اور اخلاقی جڑات کا خفاذان انکو نہ بھی علحدگی کے اعلان کی اجازت نہیں دیتا، اسلئے فلسفیانہ رموز و نکات کے پردازے میں مذہبی حقائق و معارف سے انکار کرتے ہیں، غالباً مذہبی لوگوں میں بعض نے قرآن مجید کو فلسفہ جدید کے مقابلہ میں ڈھانے کی کوشش کی ہے، لیکن یہ کوئی مذہبی خدمت نہیں ہے، بادی النظرین یہ ایک قسم کی بولموسی ہے، لیکن بہت غور و فکر کے بعد معلوم ہوتا ہے کہ اس طریقہ سے جدید گردہ کو مرغوب کرنا اور اس میں ثمرت عجائب کرنا ایسا کھاصلی مقصد ہے،

عبدالسلام ندوی

# عرب ایک مستشرق کی

## منگاہ میں

### اقباس از تاریخ عرب موسیو سیدیو

خلفاء راشدین، امویہ، عقبیہ، و قرطبه، عباسیہ، العزاد، فاطمیہ، مصر کی تاریخ اور ان اسلامی مشرقی حاکم کی درہ بھی دبر بھی کے حال میں بن پر پہلے ترکون نے پھر مغلون نے غارت گری کی، یورپین لوگوں نے عمدہ کتابیں تالیف کی ہیں، اور اسکے اصول کے متعلق انہوں نے جو کچھ چھوڑ دیا تھا، ہم نے اسکا اضافہ کر دیا ہے، یعنی تمدن عربی کا بیان جسکے اصول تمام دنیا سے قدیمی کے اطراف دجوانب میں شدت کے ساتھ رائج ہو گئے تھے، اور جب ہم اپنی یورپین معلومات کے مأخذ و مبادی سے بحث کرتے ہیں تو اب تک ہمکو اسکے آثار نظر آتے ہیں، یعنیکہ اہل عرب نے آٹھویں صدی عیسوی کے بعد اپنی جنگی عصیت کو کھو دیا ہتا اور علوم و فنون کے دلادہ ہو گئے تھے، یہاں تک کہ چند ہی دنوں میں قرطبه، طلیطلہ، قاہرہ، فاس، مرکش، رقہ، چھمان، اور سرقد علوم و فنون کی تدوین میں بنداد کا تفاخرانہ مقابلہ کرنے لگے، اور عربی زبان میں یونانی کتابوں کے جو تراجم ہوئے تھے وہ ہمارس اسلامیہ میں پڑھائے جانے لگے، اور انسانی عقل نے علوم و فنون کے متعلق جوئی باتیں ایجاد کی ہیں، اہل عرب انہیں مشغول ہو گئے، اور اکثر شہروں با شخصیت یورپ کے عیسائی شہروں میں بہت سی ایسی نئی باتیں مشورہ ہوئیں، جن سے ثابت ہوتا ہے کہ وہ علوم میں ہمارے امام تھے، انکی بلند تریکی کے متعلق جس سے یورپین لوگ ایک مدت سے ناواقف ہیں، ہمارے پاس بہت سے سچے خواہد ہیں اول یہ کہ ان سے قرون متوسط کی تاریخ، سفرنامے، بہت سے اماکن اور اشخاص کے ناموں کے

قوانین اور انسائیکلو پیڈیا جو بہت سے محدثہ علوم پر شامل ہیں، متفقہ ہیں، دوسرے وہ محدثہ صناعیت،  
محدثہ عمارتیں، اور علوم و فنون کے تعلق اہم الکتابات، اور علم طب (تاریخ طبعی، کیمیا، سیمیج، فلاحت،  
اور وہ علوم صحیح ہیں جنکی اخون نے نہایت مستعدی کے ساتھ تو نین صدی عیسوی سے پندرہویں  
صدی تک مارت کی،

مولف شیخبل، ۱۸۳۶ء موافق ۱۸۷۸ھ کا خیال ہے کہ ہندو اور چینی اعراب سے زیادہ  
عالم ہیں، اور اس نے بیان کیا ہے کہ ان دونوں قوموں کے علوم کے خزانوں سے وہ غنقریب  
واقف ہو گا، لیکن اُسکے دعویٰ کے ۲۰ برس بعد چینی، ریاضی، اور جغرافیا نے فوائد صرف قیام عربی  
کتابوں کے ذریعہ سے معلوم ہوئے، بے شبهہ ان یورپیوں نے جو ہندی سائل کی تحقیقات  
کرتے ہیں، بہت سی کتابیں لکھی ہیں، لیکن اس سے اُنکے مقاصد میں کسی قلم کا اضافہ نہیں ہوا،  
جیسا کہ وہ یورپیں جو حکمت چین کی تاریخ کے نامہ اخذ کرتے ہیں، اس سے زیادہ کامیاب نہیں ہو کے  
آخون نے یہ مشور کر دیا کہ ترکوں کی طرح چینی تمام دنیا میں سب سے زیادہ جاہل ہیں، جیسا کہ متاخر  
ابوالفتح نے لکھا ہے،

لیکن اسکنہ یہ یونان اور اخیر زمانہ کے دریانی و تھامیں بغداد کا اسکوں جو تدنی معلومات کا  
جائتتا، اہل یورپ کو خواب جہالت سے بیدار کرنے اور تمام ایشیائی ممالک میں علم کی روشنی  
پھیلانے میں میں ہوا، کیونکہ ہندستان میں علامہ بیرونی کے ذریعہ سے جو سلطان محمود غزنوی کا  
زیر بار احسان ہتا، علم عرب (فلک) اسوقت پھیلا جب ۱۸۱۴ء مافق ۱۲۵۰ھ میں اس نے  
یہاں کا سفر کیا، اسی طرح علامہ عمر خیام نے ۱۲۶۰ء (موافق ۱۲۹۷ھ) سلجوقیوں میں، اور علامہ  
نصیر الدین طوسی بانی رصدخانہ مراغہ نے ۱۲۷۰ء (موافق ۱۲۹۷ھ) مسلمانوں میں اس علم کی اشاعت کی  
اور وہ ۱۲۷۶ء (موافق ۱۲۹۷ھ) میں غمازیوں میں پھیلا، اور چینیوں میں سلطان کو بلاسے خان

(جو سلاطین یا ائمہ کا بہت بڑا خاندان ہے) کے عمدیں علامہ کو شیوه کرنے، شاگرد تاوجمالِ بدین نے  
ستھنے ۱۸۳۴ء (موافق ۱۲۵۶ھ) میں اسکی اشاعت کی، اور ادلوغ بیگ نے ۱۸۳۷ء (موافق ۱۲۵۹ھ) میں  
ہمدر قندیں علم فلک کی تحقیقات کے لئے ایک رصدخانہ قائم کیا،  
شرقيون کا یہ علمی شغلہ، ادلوغ بیگ کے زمانہ کے بعد تمہری ہو گیا، اسکے بعد اہل یورپ میں  
علم کے رہنماؤں اسرار سے واقف ہوئے اور اس شغلہ میں مصروف ہونے لگے، یہاں تک کہ یورپیں  
مالک میں تبدیل ہوتے غربی بخت اور اسکے ان ادبی نزون کی جو روز بروز پہنچنے والے ہیں پہلے ہے تھے  
تجدید کی، اور ہم اب تک قدیم عربی کتابوں کے متعلق اہم امور کی تحقیقات کر رہے ہیں، اگرچہ غلط طرز  
انکا انتساب بعض متاخرین یورپیوں کی طرف کر دیا گیا ہے۔ اسیں کوئی شبہہ نہیں کہ ہماری  
قوم فتح نے مغربی جزر کے جو حصے فتح کے ہیں اور افریقہ (مالک مغرب) کے مسلمانوں سے  
اسکے جو تحقیقات قائم ہو گئے ہیں، اس نے لفاظ اور آثار شرقیہ کے دلدادہ اور سرگرم یورپیوں کو  
معلومات عربیہ کے متعلق ان کتابوں کی تحقیقات کا اور بھی موقع دیا ہے، جن سے گذشتہ یورپیں لگ  
قیمتی معلومات کے جواہر نہ نکال سکے، عربی قوم کی اس تاریخی نکاحیجکے واقعات عجیب ترین مظاہر میں  
نمایاں ہوئے ہیں، اور جسکے خلاف اور تاریخوں کے ہر پڑھنے اور غور کرنے والے کو  
بہوت کر رہے ہیں، ہم کس شنویت کے ساتھ خلاصہ کر رہے ہیں، ہم زمانہ کے گذرنے کے ساتھ  
ساتھ فرزندان یورپ کی توجہ ان عظیم الشان آثار کی طرف مبذول کرتے ہیں، جنکو اس قوم نے  
چھوڑا ہے،

# اٹارِ عَلَیْهِ بَشَّار

## نامہ پارسی

مولانا محمد فاروق صاحب چریا کوٹی

## نامہ مجلس نمودہ علماء

ذیل کافارسی خط جو ہمارے اتا ذاد راستا ذ مولانا محمد فاروق صاحب چریا کوٹی کا

فیض خاص ہے، ہم اسکو مغارف میں تحریک شایع کرتے ہیں، یہ خط مولانا محمد فاروق صاحب چریا کوٹی کا لکھا ہوا ہے جو کواب

برس سے ہے، گویا یہ تحریر ہمارے علماء افضل کے ربع صدی سے پہلے کے خیالات کی تجھیں

خط نکور، ندوۃ العلماء کے قیام کے مشورہ کا جواب ہے، اسیں سرپریم حکوم اور ان کے

مدرستہ العلوم پر ملی ریارک ہیں، اور لکھا ہے کہ ہمین بتایا کیا گیا، اور کہایا کیا گیا، یہ دہی تجھیں ہو گو

آن سلم یونیورسٹی کی نسبت مختلف دوافق فریق ہیں قائم ہے،

علوم جدیدہ اور قدیمیہ کے تصادم کی نسبت مولانا نے جو کچھ ظاہر فرمایا ہے، اگر وہ آج ہوتے

تو ہم نہیں چانسے کہ وہ کیا فیصلہ کرتے، اسے جو انتظار کی گھر می، ربع صدی پہلے تھی وہ اب بھی ہے

تمام یہ ضرور ہے کہ علوم جدیدہ کی جوڑاہنی مکمل سرپریم اور اُنکے معاصرین نے عوام کو دکھائی دیا، مولانا

اب اسکی مرعوبیت بہت کم ہو گئی ہے، اور ہر شخص جدید خیالات سے بہت کچھ واتفاق ہو گیا ہے

جس سے وہ فیصلہ کر سکتا ہے کہ اُنے مذہب کو کسی حد تک پیر ہے ملی یا نہیں؟

مکروہ افضل، درج کرام امثال، لا زال مولانا مکمل و افسوس ملک،

بند سلام سنون، واضح راستے رزین بادک نامہ نیکوئی عنوان برکت ختم اس اذ دیوان نہ دہ رسید

من در برادر گرامی جناب مولوی عنایت رسول صاحب از دیر غریق و انتظیر و تکیری تو م بودیم،  
و حركت سروق بہت مردانه قوم را انتظاری نمودیم، تا یکباره دستماکشانید و کشته طوفانی علوم اسلامیه را  
(دیگر) از گرداب بلایرون نمایند،

از عمل دوساله ارکان ندوه چنان معلوم شد که، فسیر بزرگان و سرتگان امت ضرورت علوم تحقیقیه  
خلافتاسی چاگزین شد، و در دندان هسلام را و تکیری کشتی طوفانی ماد پسند و خاطرنشیں آمد تا بآذ و  
این گراناییه قوم نفوس زکیه باز بسوے مرکز خود گرایند و مانند سلاف بقوادم افشار سارزینهای سپرند  
(شهپر) و آسمانها پیمانند

چه عجب که درین شرگام علوم فنون حکمیه که تباشد علوم روحا نیه اسلامیه بودند، و برخی ازان از  
ناپرسانی مردم بہاند رس آمده از سر فوج دید سازند، و شیع معارف ائمیه را از صحر هبالات اهل فرج  
و هوا ایانش به فانوس سازی پروازند، هر چند ما شکسته ایم مگر بیارگیری داشت پن، ان حق جو شسته ایم  
پس هر امر مفید قوم که تعلق بجا وارد و در حیره اختیار ماست، از تجدید علوم مندرسه به تسبیل علوم باقیه و  
ترتیب فنون مستقله، یا استعمال صنایع کمیه که همان بضاعت مرجبات اهل یورپ است و تمیل  
آن درین خواهد رفت، لیکن از بعض فقرات سوده دارالعلوم پیش کرده بعض ارکان ندوه چنان  
علوم شد که خصوم تعلم اسلام، به پرده اصلاح تعلیم کیهانها کشاده اند و کمانکشیده، پس سطرے چند نظر  
(دشنان) آن تعلیم می ننم، تا در تحقیقت حال بگزند، و برآن کار حیثیتی بین کشانید و بالد اتفاق  
محنی سباده که مراد از علوم اسلامیه که در تایید آن ترقی اسلامی است، معارف ائمیه اند کا شفیع

حوال مبدأ و معاو د ک تصدیقیش از تعلیم شاعر کیم مستفاد باشد، دیز انجه به استدلال صحیح سوے امور  
ذکوره راه نماید، یا زنگ ثبات متعلقات مسائل ذکوره از نفوس ناقصه بزواجه، یا مقاصد شاعر را  
برالمباب اهل نظر بخلی نماید، چون علوم فقه و تفسیر و حدیث او فنون کلامیه، و بعض فنون حکمیه و علوم ادبیه

اما فنون کسبیه چون حاکم و خیاطه، صنایع ماخوذه اهل فرنگ مانند فنون خدمات و چاکری اهل اند و عوامل متعلقة آنها از مکملات نفس بیرون اند، ترقی نفس انسانی در فضائل روحانی و ابسته همان علوم و معارف باید پنداشت، و این دیگرها را بقدر ضرورت، در سلک موسعاش باید داشت و بالجمله آن علوم جواہر فنیه اند، و این فنون از دخانی خیسنه،

و اینچه بعض مردم بر سرو عات اهل یورپ فرقیته و اثنا نیند که بالفعل علماء فرنگ به تجارت کثیرو (ظاهر) در عنصر دیگر اجسام مرکبیه، و بسیطه امور رے چند برآورده اند که سائل آن مخالف اصول اسلام اند، پس بجای کلام مرد و پیسلف این علوم را باید فنا نیند، پس باید و انت که علوم کلامیه مدنونه قدم دفع جمله اعتراضات، واد هام کاسده را تکفل اند، این اد هام از قبیل اعراض باشد، یا جواہر از اجسام اشیوه باشد یا غذاز مجررات باشد یا مادی، و آنانکه جهالات بیسر و پایه یورپ را پنج علوم خریده اند و اکنون هم خرند از تحقیقات علمیه پاستانیان غافل اند، از آنانکه این علوم جدیده را از علوم قدیمه رانم البدل (اسلاف) ازگاه شسته اند،

المثال س است که مسلکه از مسائل این فن که مرسله را از مسائل شرعیه معارض قوی پنداردند، در مجمع از ظاهر عقولاً پیش آرند، وجواب آن از ما بحسب پیردسته تو این عقیبه از همان علوم قدیمه بگیرند، آنگاه نفع ما پذیرند، و آنرا با طفایل دبتان ما بسپرند، و بهنگاه مناسب در مقاصد آن نگزند و این برای این آوردم که در مجالس تمايس علوم شرعیه خصوم علوم خریده علوم قدیمه را بیکار تزار واده در ساعی طابان کمال فتوحی اند از اند، پیشتر ازین شخصه از همتران قوم در جامه بھی خواهان اسلام آمد (سرزید)، بعبارت دلادیز و المفاظ پرورد و اگر یه انگیزه خپان و امنود که پیشتر ازین در دهی و لکھنود رسماً بودند مرکز علماء نامدار و بقیه محظوظ حال افضل روزگار که تاساهماء دراز ازان پیاپی ارباب کمال (مقاتلات) پدید آمدند، چون شاه عبدالعزیز د مولوی محمد سعیل د مولوی محمد سحاق و پیغمبین مولانا عبد العلی

د ملّا کمال الدین د مولوی ظہور اللہ ہر کیے از حکما سے شریعت پناہ بود، فضلاً سے حکمت دستیگاہ ذات بابر کات شان ہم دین محمدی را باز بود، ہم شریعت تو یہ حقہ راقت بیرو، اکون آن ہم مقامات دعا پڑ خراب دیران است، د علوم شان در وفاتِ چون گنج شا لگان بزمیں پہان، پس مدرسہ را بنیابید ہنا د کہ مل جائے علوم باشند، دا بل سلام راویلہ احیا سے رسوم، چنانچہ مشتاقان ترویج علوم اسلام دبی خواهان کافہ نام، براید دجو د علاسے دین، پناہ زدہ بیدر لعن ریختند تاکہ مدرسہ پیدید آمد د مردم اطفال را از مدارس عربیہ بریوہ بان مدرسہ آ دیختند، دیدہا سے مردم بسوے درہا سے مدرسہ باشند د گوشہ سے ختن از ہر گوشہا برآ داز، تا براید خوشیں حکما سے داش پسند را بہینڈن، کہ اسلاف کرام را نعم البدل باشند، بعد زمانہ د راز چون تعلمان آن مدرسہ باسند تکمیل یہ دن خرا میدند و بجا ہائے معقلہ ریشدند، بجائے بحر العلوم د شاہ عبد العزیز نگاہ برکسانے افتاد کہ نہ از علم جواہر حرمنے آئو ختنہ از فنون اعراض بسوے امزد ختنہ کیے دوزخ دبشت ائمہ را پیکر خیال گفتے د دیگرے سعیرات ابنا را محال دانستے سیکے مکاسب دنیا را نیچہ زندگانی گفتے د دیگرے قربات عبادات ائمہ فانی د ذخیرہ مال را د الہی دجا دو ای دانستے، مجموعہ این خیالات د اعمال را اسلام نام نہ دند د نہ تنکہ، ہمین سمنی در اوراق پاریسہ ہم ازین لفظ مقصود است،

د عقلاء اند کہ در سعی اسلام تقدیم، د این خیالات وغیرم، مناسبت نقل ہم مفقود است، چنانچہ د اسلام قدمیم بعد ایمان باللہ، ایمان بہ ملکہ است، د ملکہ د اسلام تقدیم اجسام اند اقبال جواہر درین خیالات تو اے انسانی اند از قبیل اعراض، این بشاہ شخھے است کہ سلمان ان شہرے را برائے حج بیت اللہ برائیزد، د بسوے کہ معرفت کہ مقام کعبہ الہی است رہنمگر دو، د چنان د انمایک بہوت آن بدر قم مایززادے بد انجا تو اندر سید او مردمان سرخنش فلیفتہ با د عقد رافت بند نہ داؤ پتھرے دیگر بردا کنا شک مہ مند د خانہ را در کعبہ گوید، پس نسبت اسلام باین عقاید سبتو این

رج است بزیارت خانه، پس آگر این علوم جدیده موئیا اسلام جدید اند، پس نوکران ماراد آن  
کلا سے نیست، وانچہ گفتہ که حملہ فلسفه جدیده دلمائے عامیان تغیر غیر متوقع بدل کردہ وان ط  
حوالہ بسائل اصول کیمیا کردہ، پس میگویم کہ این فن نادر نیست بلکہ کتب عربیہ این فن در کوچہ بازار  
بیماراند محک را باید که مسلمه را زسائل آن خلاف شریعت باشد، با ثبات آرد، تا مقالہ اش

قابل اصناف بود،  
(شناور)

وکسانیکه از تعلیم مدارس انگریزی از راه اسلام برگشتہ اند، بجهت آن است که عدم علم را، علم  
عدمی انگارند، و این بجهت خامی قواعد نظریه است، و ثبوت مسائل مذهبیه روحا نیه را از عالم  
اجسام، داعراض، تجربیات ناقصه اهل فرنگ می خواهند، - و بر تحقیقات علمی اعتماد نداشته،  
برای تصدیق خود تجربہ جدیدی طلبند، و بتحصیل مبادی وصول مقاصد دارند و نداند که کسیکه  
اشکال سلطنه مقاله اول نداند، اشکال معمات مقاله یازدهم چون تو اند در یافت، و تحصیل را داده ام  
آنها از تحریرات جانب مولی عیایت رسول صاحب توان در یافت، و انشا اللہ تعالیٰ لتفصیل  
مقاصد مذکوره بالا در رساله دیگر مع تفصیل مقاصد فنون و علوم اسلامیه، واستخناء شریعت  
از فنون و ایمه فلسفه جدیده به بیان خواهد رسید،

### دالسلام

محمد فاروق عفی عنہ

۳-شوال مکملہ ۱۴۰۷ هجری

# بِالْتَّقْرِيرِ طَهْ وَ الْكَوْنَمَا

## عُقْتُ الْمُسْلِمَاتِ

بِهِ فَيَدْ

جدید تہذیب نے مشرقی عورتوں کی طرزِ حاشرت میں جنمایاں تیزیات پیدا کئے ہیں، ان میں پرده خاص طور پر مشرقی لطیجک کا موضوع بحث بنگیا ہے، سب سے زیادہ افضل مصر نے اس موضوع پر خامہ فرمائی کی ہے، اور اسکی مخالفت و موافقت میں جو کچھ لکھا ہے وہ ترجیح کے ذریعہ سے ہماری اردو زبان میں آگیا ہے، لیکن یہ مسئلہ درحقیقت ایک ہمہ گیر مسئلہ ہے، مذہب سے، اخلاق سے، معاشرت سے، تعلیم و تربیت سے، سیاست سے، قانون سے، غرض ہر چیز سے اسکا تعلق ہے، اور اس تعلق کی بنیا پر اسکی موافقت و مخالفت میں جو کچھ لکھا جا سکتا ہے، ان تمام اجزا کے پیش نظر کہ یہ کچھ بعد ہی لکھا جا سکتا ہے، لیکن ہمکو جانتک معلوم ہے پرده پر اب تک کوئی ایسی جامع کتاب نہیں لکھی گئی جیہیں ان تمام اجزاء کے فائد و نقصانات سے بحث ہو،

اسکے ساتھ یہ مسئلہ اگرچہ اپنی ہمہ گیری کی وجہ سے ایک غلی مسئلہ بن گیا ہے، لیکن درحقیقت یہ ایک اصلاحی مسئلہ ہے، اس لحاظ سے اسکے متعلق ہر مضمون، ہر ارٹکل، اور ہر کتاب ایسا وقت مفید ہو سکتی ہے، جب اسکا طرز تحریر یصلح نہ ہو، لیکن مصروف یہ وہیں پر جو کچھ لکھا گیا ہے، اسکا طرز بیان زیادہ تر فلسفیانہ بلکہ مجادلانہ و مناظرانہ ہے، جبکہ پڑھنے سے مصنف کے قوت استدلال و سمعت معلومات اور زور تحریر کا تدول پر اترت پڑ جاتا ہے، لیکن ہم صلاح کی طرف توجہ نہیں ہوتی، لیکن الحمد للہ کمزیر ترقید کتاب نے جو ہر ماں نے نواب سلطان جہان نگمہ والیہ حالمیہ کشور بھجو پال کے مصلحانہ

اعمال کا بہترین نتیجہ ہے، یہ کی پوری کردی ہے، اس میں پرده پر ہر ہنریت سے بچنا کیلئے ہے، قرآن، حدیث، اہلسار صحابہ، اقوال فقہاء، علماء ہندوستان کے فتاویٰ و مفتایں اسکی ضرورت، اور اسکا وجہ ثابت کیا گیا ہے، پرداز کی تاریخ کلکھی گئی ہے، اسکے متعلق دنیا سے اسلام کا روایہ دکھلایا گیا ہے، بے پرداز کے نقصانات بیان کے لئے ہیں، اور مخالفین پرده کے دلائل کاممقول جواب دیا گیا ہے، اور بتایا گیا ہے کہ بے پرداز کی حالت میں جو کام برے طور پر انجام دی جاسکتے ہیں وہ پرده کی پابندی کے ساتھ نہایت خوبی سے انجام پذیر ہو سکتے ہیں، اس طریقے سے یورپ مصروف شام اور ہندوستان میں پرده پر جو کچھ لکھا گیا ہوا اسکا بہترین حصہ اس کتاب میں آگیا ہے اور اسکے ساتھ طرز تحریر بالکل ناصحانہ مصلحتی، بلکہ شفقاتی ہے، کیونکہ اسکا مقصد تحریر علی کاظما رہنیں ہے، بلکہ عورتوں کی اخلاقی صلاح ہے، اور اگر نیت کا اثر عمل پر پڑتا ہے تو انش اللہ یہ کتاب اپنے مقاصد میں اس سلسلہ کی او کتابوں سے بہت زیادہ کامیاب ہو گی،

ہر ہائنس کے قلم سے اس سے پہلے بھی تسدیقیم تصنیفات نکل چکی ہیں، لیکن عفت المسادات باوجود صغر جنم ان میں سب سے زیادہ ممتاز ہے، اور بالامبالہ یہ کہا جا سکتا ہے کہ اس موضوع پر اس سے ہتر تایف ابتداء شائع نہیں ہوئی تھی،

کتاب کا جم ۲۰۰ صفحہ ہے، لکھائی چبائی نسایت عمدہ ہی، اور کاغذ اعلیٰ قلم کا لگایا گیا ہے، دفتر نظر اسلطان شاہ بہان آباد بھوپال سے ملکتی ہے،

# ای بیتا

## ولادت مرحوم

نالہ جلک : سجاد انصاری بی۔ اے الال بی

شیخ ولادت علی مرحوم بی اے الال بی ہمارے ان نبجوں میں سچے جن سے قوم کو اپنی  
جو ان بختی کی امید تھی، تعلیم جدید کی اعلاءِ ایاقت کے ساتھ انعاماتی اخلاق و معاشرت عجیب لکھتے  
انکی شیرین گفتاری ہے میں ساگری اور اظرافت کا ناک ملا ہوتا تھا، انکے ہم بزم دستون کیلے بعینہ  
تھی، انکی پربار انسان پردازی جس سے کام ہر ٹیڈ اور یو ایک کے صفات گلی ریز ہتے تھے بیشکشی  
خزان رسیدہ چوکی، وہ ان لوگوں میں تھے جو حادث زمانہ اور سنتی ہے اے ایام کا خذہ بیٹھی اور ہنی  
خوشی کے ساتھ مقابلہ کرتے ہیں، انکی آزادہ روی اور حریت فکری خلاد کی ہر قید و بند سے بے پروا  
وہ ماہوار و سچی آمدی کے مالک تھے لیکن انکے کام دہن اور جان و تن کے لئے وہ بیگانہ پیر بھتی  
وہ حقیقت میں مجالس قومی نظرے سے دلن اور احباب داعڑہ کا حق تھی، حفظ اللہ و محاجہ  
جناب سجاد انصاری کے ہم عنون ہیں کنلی نظم نے ہمارے ماتحت کا ذرض ادا کر دیا،

|                        |                           |
|------------------------|---------------------------|
| تو حن قبسم جہان تھا    | اے پیکر انساط ہستی !      |
| اک در پیام آسمان تھا   | ک صبح اسید کی جلک تھی     |
| سیماں نشاط تھا سراپا   | دیانہ عیش کا مران تھا     |
| گوسائی نظر خزان تھا    | تین دل میں بہار کی فضائیں |
| اک سحر تجلی بیان تھا   | ہربات میں بندہ سنجوں سے   |
| اک محشر حسن داستان تھا | تیرے انداز گفتگو میں      |

|                           |                           |
|---------------------------|---------------------------|
| خیر کی دل فریضوں ہیں      | افونِ بہارِ بوستان تھا    |
| اللہ سے مذاق نکتہ بنی     | گویا شاعر کاراز والان تھا |
| اک الجن صفاتِ تادل        | جن فطرت کی چیستان تھا     |
| حریتِ صدق آشنا کا         | سیما سے غبور پر نشاں تھا  |
| کپڑکر کرتا تو بیہہ سائی   | بیگانہ رسم آستان تھا      |
| خودداری بے نیازینِ علی    | اک عالمِ بیخودی نشاں تھا  |
| اخلاص کی خاکساریوں ہیں    | اسانہ دو رپاستان تھا      |
| ایثار تھا، عملگاریاں تھیں | ہر دل کے سکوت کی بنا تھا  |
| یہ امر نہ اک قیامت        | ہر ایک تمکشِ فنا تھا      |
| اللہ سے کس طرح گلہ ہو     | یہ کیا اندانہ اتحان تھا   |
| یہ عملکردہ فضاۓ گیتنی     | رسنے کے لئے ترے کمان تھا  |
| فرودس خلوص کا ذرثۃ        | اس فتنہ سرایمین بیجان تھا |
| اب خلدیں نازشِ چپن ہے     |                           |
| سرما یہ حُنِ الجن ہے      |                           |

## غزل فارسی

شاید یہ بہت کم لوگون کو سلوم ہو گا کہ ہمارے فہمی دوست مولانا عبدالسلام نہدی ایک قادر الحکام شاعر ہیں، شاعری پر انگی تتفقیدیں ناظمین کی نگاہوں سے اکثر گزدی ہو گی وہ شاعری کے روزو نکات پرنسایت اپنی نظر کئے ہیں، بیشتر اور واد رکھی نارسی میں

کتے ہیں، لیکن شاعری کی صیحت سے پہلک میں آنا اخونے نے ہمیشہ ناپس کیا اب  
ہمارے اصرار اور استاد مر جوہم کی تلقید سے مجبور ہو کر وہ اپنی دیکھ تازہ فارسی غزل ہدیہ  
ارباب نظر کرتے ہیں،

|                                        |                                     |
|----------------------------------------|-------------------------------------|
| ذوقِ بُب و دهانتِ یعنی خستہ جان نہ لند | طربِ بُبِم تو زخم نہ سان نہ لند     |
| راز سے کہ بار قیباں هم دریان نہ م      | واحست را کہ آن نیز آن دلستان نہ لند |
| یا رب ازین زبان بھیر فدا چھیت          | دُجیش است ولیکن طرزِ فغان نہ لند    |
| صوفی از دشیدہ است این حرف بازگرد       | دایم را نہستی پیر معاں نہ لند       |
| این بوسہ بُخ اور لازمی است بیشنافی     | اک شوقِ بُب نہ لند کام دهان نہ لند  |
| آن سادہ را بیندیا اور آہوان صحرا       | صیدا فگند ولیکن تیر و کملن نہ لند   |
| پست و بلند گیتی ہوارہ می نماید         | دیوانہات زیرین را راز آسمان نہ لند  |
| ان بخش طبعِ ندوی این حرف پاریست        |                                     |

اور اخیر قلم نیتِ اصلاح ہان نہ لند

### گلکلہِ عزمنے

|                                    |                                    |
|------------------------------------|------------------------------------|
| رہنے دو کہے قابل عبرت مر گھر گی    | آئیکا بھی تو کوئی سیاح دہر گی      |
| کچھ دُور وہ ہمراہ جنازے کے پھین گے | کیا دیر ہے بیمار جنت کہیں گے       |
| کوئین ہے بتایا ب ترے جلوہ بُخ سے   | ہے یک تماشا جو دہر گی ہے اُہر گی   |
| مرکز کی کشش روچ کو دیتی ہے تعلیم   | اس طرح نکل جا کہ نو تن کو ضرب گی   |
| دینا نہ عزیز آنکھ کو گردش دم آخز   | بیٹھے ہین سر بانے ترے ارباب نظر گی |

# کلام فانی

جناب شوکت علی صاحب تجذیبی۔ اے مل۔ الی بیدایوں

بشر میں لکھ سو موجودات عالم ہم نے کیا ہے  
وہ دریا ہے یہ قطرہ، لیکن اس قطرہ میں مریا ہے  
مریست پہنچا طرزِ مام کس پلا کا ہے  
دل بے دعا سکر پوچھتے ہیں مدعا کیا ہے  
مری آنکھوں میں انسو سمجھ سوچم کیا کہوں کیا ہے  
کوئی دل میں نہیں آتا تو چھڑو داغ دل کیا ہے  
کوئی کشمکش کمگر اے اہل دنیا جان کہتے ہو  
کہنے کو تم نہیں کہا تو اگارہ ہی، بہ جائے تو دیا ہے  
بتا اے عشق یہ کس پور کا نقش کف پا ہے  
دہ کا نٹا جو مری رگ رگ میں رہ کھلنا ہے  
خبر دل کی ہنودل کو کہیں ایسا بھی ہوتا ہے  
نہ بن انجان ظالم لاکھ بے تاثیر ہون نا لے  
یہ کیا دیوانی ہے کچھ مری دشت کسوا ہے  
مجت ہی نہیں تو پاسِ دابِ محبت کیا  
دفاکی یا جھاکی جانے دو یہ ذکر ہی کیا ہے  
نظر آتے ہیں دل میں آج بھرا مارتبا ہی  
ہم اے امید سمجھے اسیں کچھ تیرا اشارا ہے  
تمہارے ظلم، طمعِ غیر کے لوگوں کے آوازے  
محبت میں دل مجدور کو سب پک گو را ہے  
شب فرقت میں ہم ہر سانس سوچ پوچھ لیتو  
چکر تو خیرت سے ہی مزاج دل تو اچھا ہے  
غمدار پتک نہارستانِ حضرت یا سکنے نظر  
ہمارے دلکی دنیا بھی کوئی دنیا میں دنیا ہے  
مری خود میوں کافی نصیح چاری ہو رک ڈین  
بدن میں جو ہو کی بوند ہے خون تمنا ہے  
یکیا کہتے ہو فانی سو کہ تیری موت آئی ہے  
تم اُس ناکام کے دل سو تو پوچھو زندگی کیا ہے

# مِهْبُوْبَ عَابِرَةَ دِيْكَةَ

بیگلات بھوپال، ریاست بھوپال کا شاید اس وصف میں دنیا کے تمام حکمران خاندانوں میں کوئی عریف نہ تکلیف کر آغا زیریام ریاست سے اسوقت تک دہ عموماً خواتین کے حسن تدبیر، اور طرز فرمادہ اُنی کے نیرسا یہ رہی، اور اس لمحاظت سے اُسکی تاریخ نہنا بیت دلکش ہے، ہمارے دوست جناب شیخ محمد امین صاحب نبیری ہتم صیفۃ تاریخ بھوپال نے بیگلات بھوپال کے نام سے وہاں کی دش حکمران بیگون کے حالات نہایت شرح و بسط سے لکھے ہیں، بھوپال کی تاریخی کثرت سے لکھی گئی ہیں مگر مولف نے ابتدائی واقعات کی تلاش میں بعض یہ اکتشافات تاریخی پیدا کئے ہیں، اس بات کی خاص کوشش کی ہے کہ بیگلات کی گھر کی زندگی، اور ریغہ حاکمانہ حالات سماشرت و اخلاق، کی جی پوری تصویر تاریخی جائے، دوسرے حصہ میں موجودہ فرمادہ کشور بھوپال کے حالات بھی ایک موئیخ اور پشمیدہ شاہد کی غثیت سے نہایت تفصیل کے ساتھ لکھے ہیں، اور اس بات کی کوشش کی ہے کہ اُنکے تاریخ بھگا قلم پر میں مردوں کے اثر کا کوئی دباؤ محسوس نہ، زبان بھی سلیس اور دراد ان اختیا کیگئی ہے، جا، جا بیگلات کی بنائی ہوئی عمارتوں یا اُنکے ہاتھ کی لکھی ہوئی تحریر دن کے لکھی فوٹو میں، کہاں چھپائی کاغذ نہدرہ، صفائحہ، صفحے، قیمت، سے خطبیات غربیہ، جناب خواجہ کمال الدین صاحب بی۔ اے ال ال بی، جو وونگ (الدن) میں بیچکرا شاعت اسلام کا کام انجام دے رہے ہیں، اور اس غرض سے اسلام کے فضائل اور حقیقت انگریزی زبان میں جو پچھر دیتے ہیں، اشاعت اسلام کا بڈپول اپور نے اُنکے اُردو ترجمہ کا سلسہ شائع کیا ہے، موجودہ سلسہ نمبر دن کا ہے، ہر نمبر کی قیمت در رہے، چھپائی اور کاغذ نہدرہ، پتہ:

اشاعت اسلام کا بڈپول احمدیہ بلڈنگس لاہور،

جو ہر قدم است، ایک زمانہ تاک مولانا نذیر احمد دہلوی نے اپنی تصنیفات کا یقیناً قصد فراز دیا تھا کہ  
مسلمان عورتوں میں تعلیم جدید کی اشاعت ہو، بحمد اللہ کہ جدید تعلیم نے تھوڑی بہت ان میں اشاعت پائی،  
تواب اسکی ضرورت ہوئی کہ جدید تعلیم جو اخراج بہ پیدا کر رہی ہے اور جو ناقص نوں نے اپنی تربیت کے  
پیش کر رہی ہے انکو اٹھکار کیا جائے، جانشین نذیر احمد مولوی راشد الحیری صاحب دہلوی نے اس  
فرض ایک کو اپنے ذمہ لیا ہے، جو ہر قدم است اسی تخلیل کا نتیجہ ہے، جسین انسان کی صورت میں جدید  
طریقہ تعلیم کے قبایل اور قدم تربیت و تعلیم کے حasan نمایاں کے، گے، ہیں، مولوی راشد الحیری صاحب کی  
زبان اور انداز تحریر سب کو معلوم ہے، لکھائی چھپائی کا عذر متوسط، قیمت عریضہ: دفتر صوفی پندھی بہادر لیں  
صلح گجرات،

گلزار بادشاہ، الحاج خطیب قادر بادشاہ صاحب مرعوم شخص بادشاہ، سابق رئیس  
وانہاڑی صلح شماں ارکاث، بزاد جناب نواب امین جنگ بہادر حبیب سکریٹری حضور نظام کے  
اُردو و تصاویر و غرہیات و مشکومات کا مجموعہ اس نام سے شائع ہوا ہے، اردو کی دعت پر حیرت ہوتی ہے کہ  
دلی اور لکھنؤ کی ادبی زبان ہندوستان کے آخری بھری گوشہ تک پہنچ گئی ہے، بادشاہ مرعوم کے  
مشکومات میں تعلیم، غزلیہ، قوینیہ، اخلاقیہ، ہر صنف کا کلام ہے، بعض بعض اشارا اور معنی خود بھروسہ و ان  
اور بے تکلف ہیں، اور تمام کلام زبان کے اغلاط سے عموماً پاک ہے، لکھائی چھپائی کا عذر متوسط،  
ضخامت ۲۰، صفحہ، قیمت ۱۰، پتہ: گوڈون اسٹریٹ نمبر ۷ مدرس،

اُردو لاطریخیر، کی ترقی پر ایک سرسری نظر، حکیم محمد ناصر الدین احمد صاحب دہلوی جزوی کٹری  
مجلس انتقالیہ اردو کاغذ فن کی ایک مختصر تحریر جو گذشتہ اجلاس اردو کاغذ فن میں اخون نے پڑھکر  
سُنانی، غائبًا خود حکیم صاحب سے میلی،

مجلد سوم

ماہ جمادی الثانی ۱۳۶۷ھ مطابق ۲۰ جولائی ۱۹۴۸ء

عدد نهم

## مضامین

### شذرات

|     |     |                                 |
|-----|-----|---------------------------------|
| ۴۵۱ | ۴۵۰ | ہمارے موجودہ نظر بدان سلام      |
| ۴۶۸ | ۴۶۷ | حد تقویت دلاغ                   |
| ۴۶۱ | ۴۶۰ | ابن عین                         |
| ۴۸۶ | ۴۸۷ | سورہ یوسف کے ایک واقعہ کی تفسیر |
| ۴۹۱ | ۴۸۸ | گلگلہ                           |
| ۴۹۶ | ۴۹۷ | اویسیات                         |
| ۵۰۱ | ۵۰۰ | مطبوعات جدیدہ                   |

## دارِ صنفین کی جدید مطبوعات

شعرابجم جلد سیجم، علامہ شبی نحمانی قیمت عادی ۱۰/-

اضافہ لقرآن، جلد دوم، سید سیلمان ندوی ۱۰/-

برکت (اول)، پروفیسر عبدالباری ندوی ۱۰/-

مبادی علم انسانی (برکت) دم ۱۰/-

تاجروں کو ۲۵ فیصدی کیش، در غیرہ

# شکر

بڑا دراں اسلام یہ سن کر خوش ہو گئے کہ اعلیٰ حضرت ناصر الاسلام و مسلمین حجی الملکت الدین ہنگری زندہ ہائیں شریار دکن خلدا اللہ ملکہ دو ولتے نے ہماری استدعا کے بغیر صرف استحقاق پر نظر رکھ کر سیرہ بنوی کی مدین چارہزار آٹھ سورہ پیغمبر علیہ نفحہ فرمایا، یہ رقم ۲۰۰ ماہوار کی صورت میں دو بریک خزانہ عامرہ سرکار عالی سے ہماری یہ گی، جزی اللہ السلطان عن الاسلام و اهله خیوا الجزا،

ہمارے ایک کرم فرما حافظ صاحب علی صاحب نے سنگاپور سے ہمکو چند قلمی کتابیں عنایت فرمائی ہیں جیسیں سے ایک ابن بیطار کی جامع الادوبیہ ہے جو زیادہ تر مفردات ابن بیطار کے نام سے مشور ہے اور اسی نام سے مصر میں پھیلی ہے، پرانی نہایت عمدہ بخط عرب سترہ کالکما ہوا ہے، ابن بیطار ساتویں صدی ہجری کا مشہور عالم نباتات ہے، اسکے حاشیہ پر ابن حیی بن عیسیٰ کی کتاب منہاج البیان فیما یستعمل الانسان ہے، ابن حیی تدبیح طبیب ہے، سترہ اسکا سال فات ہے، یہ کتاب علم نباتات طبیبیہ میں ہے، آخر میں اسی کتاب کے غنیمہ کے طور پر ایک اور کتاب اسی علم میں ملتوی ہے، انہوں کے اسکا نام اب تک معلوم نہ کیا، وہ اور قابل کر کتابیں میں، شرح حکمت العین جو فلسفہ میں بہترین کتاب ہے، اس پر طاہیر زبان اور سیرید شریف کا حاشیہ نہایت شیرین ایرانی خط، اور طاہنظام الدین کا حاشیہ شرح عقایید جلالی پر، یہ حاشیہ ۱۲۶۷ء میں بمقام چنا پن نقل ہوا ہے، ناقل کا نام محمد فاضل ہے،

غائبیہ وہ زمانہ ہے جب طاہنظام العلوم مدرس میں تشریف فرمائے،

دشمنوں کے ہنڈے

سیرۃ بنوی نے مسلمانوں کے ہر طبقیں جو تبلیغیت حاصل کی ہے، اسکے حاصل سے آپ یعنی کر  
تبجہ ہونے گے کہ ہندوستان کے مختلف صوبوں کی زبانوں میں اسکے ترجمہ کی تیاریاں ہو رہی ہیں،  
بنگالی میں مولوی محمد اکرم صاحب ناظم مجلس علماء بنگال صرف سیرۃ بنوی کے انتظام میں اپنی سیرت کا  
ستودہ روکے ہوئے تھے، بری زبان میں مختصر سیرت شائع ہو رہی ہے، انگریزی ترجمہ کے لئے مولوی  
شیرین صاحب قدامی بیرونی طریقہ (دو دنگاں) تیاری کر رہے تھے، اور ہر دنکا حال ہنین معلوم، لیکن  
سب سے زیادہ ہیرت یہ ہے کہ مریٹی زبان میں ترجمہ کرنے کے لئے بڑودہ کی ایک مسلمان  
تعلیم یافتہ خاتون نے ہست کی ہے،

ڈھاکہ سے ایک مخدوم نے جنک کتبخانے کے بعض نوادر و حقیقت جو ہرات میں تلے کے لائیں  
ہمارے پاس گرہ نامہ (لئی نامہ) ایک قصہ کی چند درود کتاب اس تبیدی خط کے ساتھ بھی ہے کہ  
”مجھے عقین ہے کہ دارالصنفین کے قبضہ میں ایک بڑا کتبخانہ ہے تاہم یہ من طن ہنین کہ گرہ نامہ اسیں موجود  
اصلی بازار سے دوپیچے کی خزینہ کر پہنچتا ہوں“ یہ اردو نوشیں مگر پرسکین کی مختصر سوانح عمری ہے  
زبان پرانی ہے مگر دراں قدمی اردو کے دستور کے مطابق حرفاً اضافت کی تقدیم دتا ہیز ہے،  
جا بجا آیات قرآنی، احادیث، فارسی اساتذہ کے اشعار، اور ہندی دوہے ہیں، خیالات، مضامین سے  
مولیٰ بیت جملتی ہے، آخر میں صرف نے اپنا نام نقر غلام علی آزاد بتایا ہے،

اس سے مراد اگر بیرونی غلام علی آزاد بلگرامی ہیں جیسا کہ قرآن کی شہادت ہے تو اس نظر یہ میں اب  
غور کرنا پڑتا ہے کہ اردو نشر کی سب سے پہلی کتاب فضلی کی مجلس کی دوہے مجلس میں آزاد ہو جو کام  
دعویٰ ہے، یا بیرونی غلام علی آزاد کا یہ چند درود رسالہ ہے، یہ دونوں بزرگ ایک ہی زمانہ میں تھے،

# مقالات

## موجودہ نظریہ ان اسلام علمی، مذہبی، اور اخلاقی نقطہ نظر سے

(۳)



|                             |                            |
|-----------------------------|----------------------------|
| درود کشم راہ درمان می زخم   | سبینہ رشیم بر نکداں می زخم |
| نوبونقتم داغم دیگراست       | خویش را پر نگ ھفلان می زخم |
| بادها خود نمذ محفل پر شکست  | ڈر ٹئے بريا در ندان می زخم |
| بلبلان دانند کین گلبانگ شوق | گرچھ دثار است آسان می زخم  |

عزیزانِ ملت! اگذشتہ و صحبتون میں مردان اسلام کے جو کارنے سے میں نے تم کو سنا ہے ہیں،  
یہ اس عمد کے واقعات میں جب تمارے اسلاف کائنات ارضی پر حکمران تھے، اور دین و دنیا کے  
برکاتِ ظلیل ہا نبکر تمارے بزرگوں کے سردن پر سایہ افغان تھے، دنیا کی تاریخ میں جو انقلاب چند  
صد یوں سے پیدا ہوا ہے، اس سے امید ہتھی کہ تمکو اپنے موروثی اخلاق کی نمائش کا موقع غاباً  
اب ہنین ملیگا،

دولت برطانیہ میں نے ۱۹۵۶ء کے معرکہ بنگال فتح کرنے کے بعد اس سر زمین کی خداوندی کی  
اعلان کیا، اس نے اپنی شہنشاہی کی عمارت جن ستوں پر قائم کی وہ عدل و انصاف اور فناون و تھتا  
اس بنا پر جی سب کو خیال تھا کہ جبرا کراہ اور ظلم و ستم کا دجود کم از کم ہندوستان سے مغفوڑ ہو گیا، اور اسلئے  
فرزندان اسلام کو اپنے بزرگوں کی بتروک اخلاقی دراثت کے اطمینان کے موقع نہ مل سکیگا،

میکن واقعات عالم نے ظاہر کر دیا ہے کہ دنیا سے شرم کا وجہ کم سے کتر کیا جا سکتا ہے،

لیکن مدد و مغض بہین کیا جاسکتا، چنانچہاتفاق سے ایسے خادث پیش کے جنک افرات اور نتائج سے حکومت کو سخت گیری پر مجبور کر دیگا، اور ایسے تو این کے استعمال کی ضرورت پیش آئی جو ہر سلفت میں ہمیشہ اسی طرح ظاہر ہوتے رہے ہیں، اور انکے نیک و بد ہونے کے متعلق فرمائوا اور قرآن برطعنون ہیں انتلاف راستے بھی ہمیشہ اسی طرح رہا ہے، حکمران طبقہ ان تو این کے وضع اور استعمال میں پہنچ جاتا ہے اور حکوم اُنکو سنگملی اور جو درستم کے مراد فرار ہے یا ہے،

عند برطانی میں اس قسم کا موقع رسپت پلے ۱۸۵۷ء کے غدر میں چیز آیا، سینکڑوں اشخاص جو واقعہ مجرم تھے یا قانون کی نگاہ میں قابل تعریف تھے، سخت سے سخت سزا برداشت کرنیکے لئے انکو تنی ہزار پر اعام رخایا کے علاوہ امر اور علماء کی جماعت بھی کم نہ تھی، ہمار دنگال کے دہابی علماء کا فتنہ مغض انسانی غلط فہمی کا کرشمہ تباہ ترین صورت میں نمایاں ہوا، معمورہ صادقپور (پٹیہ) جو اس صوبہ کے علماء کا معج تا دیر نہ بن گیا، علماء کرام کی ایک جماعت قانونی عجم کی بیشیت سے جزیرہ انڈمان کو جلاوطن کر دیکی، واقعات غدر کے سلسلہ میں جن بزرگوں کو قید اور جلاوطنی کی صوبتیں اٹھانی پڑیں انکی فحست طویل ہے، لیکن ہمارے مضمون کے تعلق سے دو صاحبوں کے نام کبھی فراوش بہین ہو سکتے یعنی مولانا فضل حق خیزادی، اور مفتی عنایت احمد صاحب یہ ہندوستان سے جلاوطن کر کے بیجو دریا پر شور انڈمان بھیج گئے، اور ایک مدت تک دہان زندہ رہے، لیکن ان فوش نصیب قیدیوں میں نہ تھے جنکی آنکھوں نے اپنے پچھن کے گوارہ اور اپنی جوانی کے معزکہ گاہ کو دوبارہ دیکھا، تاہم اسکی محبت اُنکے دل سے فراوش بہین ہوئی، اور ہزاروں کوں دوسرے اہل طن کے لئے اپنے خون جگر (تصیفات) کا تحفہ بھیجا،

مولانا فضل حق خیزادی ہندوستان میں فلسفہ دلکت کے امام تھے، عربی کی تمام درسگاہوں میں جماں فلسفہ دلکت کا نشان ہے، انکا نام بطور یادگار موجود ہے، ہدیہ سعیدیہ کے حصہ سے ہندوستان کا

کون عربی خوان نا واقف ہے، وہ نامور فلسفی ہونے کے ساتھ عربی زبان کے بہت بڑے ادیب تھے، آنکے جسیات، یعنی زمانہ قید کے عربی تصاویر، لطف زبان، اور خیالات کے لحاظ سے عجیب نادر چیز ہے، خواتین فرنگ کے ساتھ تشبیب اور پورپ کے طرز مدن کا خاکار ان تصاویر میں خوب اڑایا ہے، معنی عنایت احمد صاحب ایک نہایت جید اور مقدس عالم تھے، انہوں نے عالم غربت سے جو تھمہ بھیجا دہ قوم کے بچوں کے پسند آیا، یعنی صرف میں علم الصیغہ لکھنے کی وجہ اکثر مدارس میں رائج ہو گئی ہے، اس کتاب کی تصنیف کے وقت مصنف کے سامنے کاغذ کے سادہ صفحات اور شام غربت کی سیاہی کے سو اچھے اور نہ تھا، ان صفحات میں علم دکمال کا جو نظر آتا ہے وہ صرف مصنف کے دل ددماغ کا فیضان ہے،

یہ فتنہ مشرق (اغدر) کی مختصر داستان تھی، برطانیہ کے انتظام ملکی کا سمندر اب نہایت سکون اور خاموشی کے ساتھ روان ہتا، وضتہ ۱۸۵۷ء کے، وہ برس بعد فتنہ مغرب (جنگ پورپ) نے سر آئیا، سمندر کی طیانی اور جوش و خردش کو شمش مریخی کا لازمی نتیجہ تھا پیدا ہو گیا، اور ایسے قوانین وضع ہوئے اور زیر عمل آئے، جنکی نسبت ملک کے مختلف طبقات نے قانون نظام عالم کے مطابق مختلف رائین ظاہر کیں لیکن علاً اسکا اثر یہ ہوا کہ اسلام کے بعض جانباز فرزند سنت پدر کے اختیار کرنے پر حکماً مجبور کئے گئے،

ان نظر بند دن کی نہرست گو بڑی ہے لیکن مجھ کو ان میں سے صرف اچھیں قیس نام مسلم ہیں جو پنجاب، سندھ، ہبھیا سے تھے، بہار، بنگال، مدراس اور رنگوں، پہنودستان کے مختلف صوبوں سے تعلق رکھتے ہیں،

اس مضمون میں اس سے بحث ہنیں بتے کہ جن شہرات کے ماتحت انکی گرفتاری اور نظر بندی عمل میں آئی ہے، کما نتک صحیح ہیں، بلکہ مقصود یہ ہے کہ اخلاقی، مذہبی اور علمی حیثیت سے ہمارے

نظر بندوں نے اپنی زندگی کا جو نونہ پیش کیا، وہ تائیخِ اسلام کے گذشتہ کارناموں سے کہا شک مطابق ہے، اس جماعت میں علماء بھی ہیں، جدید تعلیم یافتہ بھی، عام سلمان اور تاجر بھی میں، اور مقدیں دار باب مصلی بھی، لیکن بحمد اللہ کہ سخت صعوبتوں، ہصیبوں اور فلکوں کے ہجوم میں بھی ایک کے سوا ان میں سے کسی نے کوئی ایسی بات ہبھین کی جو انکو انکی روایات تاریکی کی عدالت میں مجرم قرار دیسکے اور انکے سیزده صد سال کارناموں کے دامن پر بد نما دفعہ لگا سکے، ۱۶۳۷ھ سے یک مسٹر ڈاکٹر جوزماہ سلامان ہند نے بس کیا وہ انکی پر فخر صدیوں کے سامنے شرمذہ ہبھین ہے،

۱۔ حق دباطل کا فیصلہ شکل ہے، لیکن انسان کی خوبی یہ ہے کہ جس چیز کو وہ اپنے نزدیک حق جانتا ہے، اور حکمودہ ایمان سمجھتا ہے، سخت سے سخت تهدید، سخت سے سخت مصیبت اور شدید سے شدید غم الغتوں کے باوجود بھی اسیں تزلزل نہ پیدا ہو، وقت کی تاریکی، راہ کی سختی اور فضنا کی آندہ بھی اسکے قدم کو جادہ استقامت سے ہٹانا سکے، بحمد اللہ کہ اس اخلاقی میماریں ہمارے کسی نظر بند نے ہمکارا کام ہبھین کیا، تمام ہندستان کو معلوم ہے کہ حکومت نے اپنی ہمہ بانی سے چند شرط پر انکی آزادی کا وعدہ کیا لیکن وہ جکو حق سمجھتے تھے، اُس سے ہٹانا اخنوں نے گوارا ہبھین کیا،

۲۔ ان میں سے اکثر ایسے تھے جنکی مالی حالت ہمایت تنگ تھی، بلکہ بعض ایسے بھی تھے جنکو انکا ماہوار دلیفہ خود انکی ذات کے لئے کافی نہ تھا، اہل و عیال اور تعلقین کے لئے خدا کے سوا کسی اور کا سماں نہ تھا، تاہم یہ گرانباری بھی انکے قدم کو دلگھا نہ سکی،

۳۔ ندبی حالت کے لحاظ سے دیکھئے تو ان میں جدید تعلیم یافتہ اشخاص فہمیہ مذہبی پابندی میں ڈھیلے تھے، لیکن حق یہ ہے کہ جو ایمان کجھبہ احرزاں اور مصیبت کردہ زندان نے چند برسوں میں انکے دلوں میں راسخ کر دیا وہ عیش دراحت کے اپلوں نے سالہ سال میں بھی ہبھین پیدا کیا،

۴۔ ان میں سے اکثر صاحبوں کو یہ عالم زندان میں نظر آیا کہ اپنے نزدیک جس حق کی خاطر تکمیلہ

اخون نے گوارا کی ہیں، اُسکے صلی سرچشمہ پر کیونکر قابو پایا جا سکتا ہے، خدا نے اُنکو شرح صدر عطا فرمایا۔  
 قرآن مجید کے پڑھنے اور سمجھنے کا دلوار اُنکے دلوں میں پیدا ہوا، عربی زبان سیکھنے کی اخون نے گوشش کی  
 عام علوم دینیہ کی واقفیت کی اُن ہیں ترغیب پیدا ہوئی، اور ایک حد تک وہ ایکنامیا ب ہوئے،  
 اور عجب ہیں کہ جن دوستوں کو ہم نے مسٹر کرکرد داع کیا تھا آئینہ ملا لگر کرم انکا استقبال کرنے گے،  
 مولانا محمد و الحسن امام العصر شیعہ انسند مولانا محمود حسن اور انکے رفقاء کے کام ہمارے دوسرا سے  
 فظر بند دن کے مقابلہ میں مختلف حیثیتوں سے ترجیح پہلو رکھتے ہیں، لیکن اُنکے اس شرف اور امتیاز کا  
 کوئی حریف ہیں ہو سکتا کہ اخون نے اپنی نظر بندی کا آغاز اس سرزی میں اور اس آبادی سے کیا جائے  
 ایک گوشہ میں "اسلام کا سب سے پہلا نظر بند"، شب اب طالب میں میں برس مخصوص رہا، اور اسکے کما جا سکتا  
 مولانا کو جس طرح اپنے دیگر اعمال میں سنت بنوی کے کامل اتباع کا ذوق دخوت ہتا، اللہ تعالیٰ نے اس  
 آخزی عمل میں بھی اسوہ محمدی کا شرف اُنکو عنایت فرمایا، حق ہے المرء مع احبتہ ہمارے نظر بند کو  
 با این ہمہ صعبات ترک وطن کی تکمیل اُٹھانی ہیں پڑی، لیکن اس مرد را وہ خدا کو یہ مصیبت بھی اُٹھانی پڑی  
 درست ہے، حسنات الابرار و میثاقات المقربین،

مولانا اور انکے رفقاء نے جدہ، مصر، اور مالطہ میں اپنی تیغہ کازمانہ مسکر کیا، لیکن اُنکے یہ تمام ایام  
 جس ذوق دخوت، دلوار و جذبات اور بہارک اشناں میں گذر رہے ہیں، اور اس پیرانہ سالی میں ملنے سے  
 ہزاروں کوں دُور جس ثبات قدم اور رسوخ عدم کے ساتھ وہ اس سکھارخ نہیں کوٹکر رہے ہیں،  
 وہ گذشتہ ائمہ کرام کے مدد ماننی کی یاد زندہ کر رہا ہے، ایمان، تلقین، صبر و شکر، تسلیم و رضا کا وہی نظارہ  
 ہماری آنکھوں کے سامنے ہے جو تماUGH کی دُوریں ہو کر بھی مکہ کے غاروں میں، کبھی بعدزاد و دشمن کو  
 تید خانوں میں، اور کبھی بلخ و ہرات اور فیشاپور کے نذاروں میں دکھاتی ہے، تلقین ایمان نظر علم،  
 اور اشاعت حدیث کا جو فرض وہ دارالعلوم دیوبند کے مجددوں میں انجام دیتے تھے وہ مالطہ کے

نمبر ۲۱۹ کے کوٹھری میں نجام پا رہا ہے،

مولانا اور انکے رفقاء کے اشناں کا نقشہ مولانا کے اس صحیحہ غالیہ سے ظاہر ہوگا جو اپنے بھائی کے

نام انھوں نے رقم فرمایا ہے،

یون سیران قفس تک کئی پنجاں گل بُرگ  
جیسے غربت میں شیقان دلن کا کاغذ

... بالجملہ سب کمال اللہ بخوبیت ہیں، اور راحت سے ہیں (۱)، آپ کو خدا کئے کے پڑھ نہیں روز کے

بعد یہ پوچھ کہ ہم لوگ مصروف کچھ ترقی کر کے مالا مالا ہو گئے ہیں، صافت تو کچھ برداشت کی ارتکیبی کچھ نہیں بلکہ

یہاں راحت زیادہ ہے، الحمد للہ کو اس عرصہ میں حالات وطن سے بیخیزی رہی مگر در در راز کے

دو علاالت صدوم ہوئے جو خوب میں بھی نہ دیکھ سکتے، آدمی جب تک نہ ہے جسے حرکت زمانی تو کوئی قت

کوئی نہیں گز کرت زمانی اور حرکت مکانی (دونوں) کو جب تک ایکشافت جدیدہ کے موجب پہنچیں،

سب سبی لکھ لایاں مائنٹ جاعلا  
عقریب زمانہ تجھ پرہب نیں علامہ مائین نظارہ کر دیکھا دیجئے

دیا تیک بلا خداون لم ترزد  
وہ شخص نہیں یا چا جکو تو نے عرض سے بھیا نہیں

مقدود اساق دیگر مشاغل میں اچھی طرح گزر رہی ہے، اور دیجئون من اللہ مالا بیرون

(مکو خلا سے وہ ایسین میں جو انکو نہیں) کامبارک سلسلہ ہی ایسا نہیں کہ جو کسی وقت منقطع ہو جاسے

الحمد لله ثم الحمد لله

مولانا بولا کلام آزاد اگر ہمارے نظر بندوں میں کوئی ایسا ہے جو اسہہ محمدی پر فائز ہو تو ہم میں ایکا اور

ہستی ایسی ہے جو اسہہ یوسفی کے درجہ پر ممتاز ہوئی، اور جو زمان میں بھی جا کر ترا نہ سخ بیاص جھی المسین

الآباء متفقون نہیں، اللہ الواحد القهاد ہے، جس عزم، استقلال، استغنا اور توستہ یا ہمانی کے ساتھ

یہ زمانہ مولانا نے مبشر کیا ہے وہ ان علماء اعلام کی یاد کو تازہ کرتا ہے جیکے واقعات دو سسلوں میں

تم کو بھی سنائے جا پکھے ہیں، شاید سبکو معلوم ہو لے انھوں نے حکومت کا وظیفہ لینے سے انکار کیا، اور

اعانت نظر بدان کا ماہوار عظیمہ بھی قبول نہیں کیا، پھر یہ زمانہ دستیق مصارف کے ساتھ وہ کیونکر بسرا کر رہے ہیں اسکا علم خدا کو ہے، اس زمانہ میں انکو جو مالی دقتین کبھی کبھی پیش آئیں «صرف عبادی الشکر کے رمز میں پہنچان ہیں۔

یہ معلوم ہو گا کہ رات کو انگوگھ سے نکلنے کی اجازت نہیں دیگی، اس بنا پر وہ نماز عنشا کی جماعت میں شرکیک نہیں برسکتے تھے، میکن انخون نے گواہ نہیں کیا کہ ان الحکام اللہ کے اصول سے اختلاف کر رہے ہیں، انخون نے حکومت سے اجازت چاہی اور جب اسپر ٹھی کوئی جواب نہیں ملا تو انخون نے بر طاعت اعلان کر دیا ادا سے ذلیلہ الہی میں انسانوں کے فرمان مانع نہیں آ سکتے، لاطاعة لمحون فی معصیۃ الخاتم، آہ! ہم میں سے کتنے ایسے ہیں جو آزادی کے بہتر سے بھی اٹھ کر خدا کے آگے سر نہیں جھکاتے ہیں اور ایک دہ عباد صائمین ہیں جو قید و تنگی میں بھی ساجد الہی کی یاد فرموں شہر نہیں کرتے، رانچی ایک ایسا مقام ہتا جاں مسلمان ہنایت ذلت و نکبت کی حالت میں تھے، جمالت اور باہمی مذہبی خانہ جنگی نے انکو گرد پیش کے حالات سے ناواقف رکھا تھا، عیسائی شنزروں کا جاہل تمار کی طرح پسیا تھا، عالم دین کا اس خطے میں وجود نہ تھا، مذہبی احساسات کی روح ان میں مردہ تھی، لیکن مولانا کے پرتوحیجت نے چند ہی سال کے بعد وہاں کی زمین دا سماں کو بدل دیا، اس ہم دہان اسلامی انجمن کا نام سنتے ہیں، ایک مدرسہ اسلامیہ کی بنیاد تعمیر کیتے ہیں، علامکشاہیہ کے موعوظ حسنہ کا جلوہ دہان نظر آتا ہے، مذہب اور ملت کی روح کو انکے جسم و قن میں خبیث کرتے ہوئے پاستے ہیں، اور وہاں کے فقراء درخاک نشینوں میں اب یہ حوصلہ دیکھتے ہیں کہ علم کا پلاکا کعبہ اس دیار پر وہ خود اپنے زور بازو سے قائم کر کے رہیں گے، جہاں ایک عالم دین کا وجود نہ تھا، دہان اب کو شین ہو رہی ہیں کہ سیکڑوں علمائے دین ایسی کی خاک سے پیدا ہو کر اس سر زمین کو منور کریں، جہاں مسجدیں بے چراغ میں دہان ایک پرتوحیجت سے دیر در حرم سب اجالا ہو گلیا، جمعہ اور عیدین کے جمای

اس سرزی میں یہن جہاں اسلام کی کوئی صحت بھی بھم نہ تھی، وہاں اب مکب شاہی کا دہوکا دیتے ہیں، زمانہ تباہ رانچی سے ایک سال تک جامع مسجد میں انھوں نے مسلمانوں کو قرآن مجید کا درس دیا اب زیادہ تراویفات تایف و تصنیف میں سبز ہوتا ہے ترجمان القرآن یعنی قرآن مجید کا موثر تفسیری ترجمہ اسی زمانہ میں ختم ہوا، البدیان تفسیر قرآن میں ایک جامع تصنیف کا سلسلہ ۲۷ پاروں تک پچھ پکا ہے، فقہ اسلامی پر بغیر ذیقاہ تھسب کے صرف کتاب و متن کو پیش نظر کمکتہ درس اصل الحصولة، الزکوٰۃ الحجّ، النکاح ترتیب دیا، سوانح مجددین اسلام کا سلسلہ شروع کیا، اور اس میں علامہ ابن تیمیہ، علامہ ابن قیم، اور شاہ ولی اللہ صاحب کے سوانح و محدثات قلمبند کئے ایک اور اسلام منقطع اور بعض دوسرے عنوانات علمی پر تحریر کیا،

ان سطروں کے کلیتے وقت ہکوبیہ دہوکا ہورہا ہے کہ کیا یہ خود ابن تیمیہ اور ابن قیم یا شمس اللہ سرخی اور امیہ بن عبد العزیز اذ سی کے حادث توہین لکھ رہا ہوں؟

محترم محمد علی و محترم شرکت علی ان دونوں بہائیوں کے سوانح زندگی کا ایک ایک حرف اخبار بین طبقے کے سامنے ہے، جذبہ ملت، اور اس راہ میں سفر و شی اور جان بازی اگر علماء کے کرام سے ظاہر ہو تو ہم کہیں گے کہ انبیاءے الہ العزیز، اصحاب کبار اور بزرگان دین کے کارناء؟ انکی آنکھوں میں ہیں پہنچنے سے جوانی تک اپنی تعلیم و تربیت کا زمانہ علماء اور صالحین کے آنکھوں میں سبکیا، لیکن ہماری حیرت کی انتہا نہیں رہتی جب ہم دی دلولہ ملت پرستی، دی ذوق و شفوق خدمت دینی، دی جذبہ اخلاق بخوبی ہم ان میں بھی پاتے ہیں، جھوننے نہ صرف غیر علماء کے گو دون ہیں تربیت پائی، بلکہ نا مسلمانوں کے دامن تربیت میں پل کر جوان ہو سے اور بھیشہ اس تعلیم و تربیت کے زیر سایہ رہے بلکہ نسبت کہا جاتا ہے کہ وہ مسلمانوں کی قومی و مذہبی روح کے قتل کرنیکا سوم اکہ ہے:

لہ کیا مشر، کی بلگہ اس لفظ کو آپ رداج دینیں گے۔

دلی کی جائیداد بھافی میں جمعہ کے دن اُنکے دوام کا منظوج آنکوون نے دیکھا ہے وہ اس کیف کو اتنک بھولے نہیں ہیں، چند دارہ مالک تو سط کا دہ مقام تھا جان آغا زیگلیت عالم سے ۱۹۱۷ تک روحانی مسناڑ کا کوئی جلوہ فروعِ حشم نہیں ہوا، نہ صرف اس چوتے سے ضلع میں بلکہ مالک متوسطا کے پورے احاطہ میں اسلام تین مردہ تھا، مسلمانوں میں سبیسی بیچارگی اور بموت تھی، لیکن ان دونوں بھائیوں کے درود کے بعد نہ صرف چند دارہ بلکہ تمام احاطہ میں ایک روشنی ہیں جبکہ اٹھی ہے، ان دونوں بھائیوں کے نشہ صحبت نے سخنچیوں سے یک ضعیف الہم بڑھوں تک کو سرفرازی بادہ طمور بنلیا، اور حس بیاکی اور بہادری کے ساتھ وہ اپنے فرائض ادا کرتے ہیں وہ انہیں کا حصہ ہے۔

محترم محمد علی کا زیادہ تر وقت اتنا ہوا اور رسولوں کے مطالعہ میں صرف ہوتا ہے، کہتے ہیں کہ قوت فنا نہیں ہوتی، اگر یہ کچھ ہے تو وہ قوتِ لطف ہے جسکے استعمال پرانکو قابو نہیں ہے، نعماتِ میز دن کے شکل میں نکل رہے ہیں، انکی نظر بندی سے پہلے شاید یہ کیکو معلوم نہ تھا کہ وہ تمذرِ رحمی کا علیٰ شرف اور سخنِ سخی کا علیٰ جو ہم رکھتے ہیں، اُنکے جسمیات میں ہمکو دلطف ملت ہے جو ابو فراسِ حدانی (برادر سيف الدل حانی ملک الشام) کے روایی جسمیات میں ہے،

محترم شوکت علی کا وہ زمانہ ہکو یاد ہے جب سب سے پہلے ہم دونوں کو مدعاں پچشیں کاغذ نہیں کی تقریب سے ریلوے سفر نے اتفاق سے بیجا کر دیا تھا، کچھ دیر کی بات چیت کے بعد جب میں نے نماز کی تیاری کی تو فرمایا نماز پڑھنے کو بیرا بھی جی چاہتا تھا ہے، لیکن وقت یہ ہے کہ وضو سے قبیھ کے کفِ حزاب ہو جاتے ہیں، پھر سفر میں ہیٹ لگائیں کی وجہ بیان کی کہ اس عجیب و غریب شے سے ریلوے دار، حکومت میں رعب دستیلا، ذب پیدا ہوتا ہے، لیکن وہی شوکت علی ہیں کہ خدام کبھی کے بوجی میں سبز کوٹ بھیں جا بجا قدامت اور فرسودگی نے گل بولے کرتے ہیں، آنکھ جنم پر ہے، وہ کف اور کال

جسکے خلاف ہو جانے کا خوف و خطرے مانے تھا، وہ اُنکے لئے اب حلقة زنجیر ہے، حضرت صعب بن عیا کا  
داقعہ مجھے یاد آیا کہ وہ سختے جو سلام سے پہلے حیر دلساں کی پوشک پہنچتے تھے لیکن اسلام کے بعد اُنکے  
جسم سبارک پر صرف موٹے کمل کا ایک مکڑا ہتا،

چند وارہ میں مسلمانوں کی آبادی بہت کم ہے اور جو ہے وہ مفلس ہے تاہم جس اسلام کے وہ پیر  
میں اسکا نام بڑا ہے، ان دونوں بھائیوں کی کوشاش میں نے بیان ایک عظیم الشان جامن سجد کی بنا  
ڈالی، جسکے نیم تغیری حالت میں دیکھتے کی مجھے علی عزت حاصل ہے، ان دونوں بھائیوں کو تصویر مسجد  
دریں راستواری اور گھبیوں میں غریب و مفلس مسلمانوں کے باقاعدہ میں ہاتھ دال کر چلے کا منتظر جن آنکھوں نے  
وکیا، اس بادہ ستر کی متی اب بھی ان میں باقی ہے، اس سجد کا نام خدا جانے والے کیا کہیں گے  
میں تو اسکے شوکت الاسلام کہتا ہوں،

ذہبی پابندی، عام اخلاقی محسن، اور غرباً، کے ساتھ مسادات پسندی نے ان بھائیوں کو  
محبوب اللھو رسہ ہنادیا ہے، مسلمان اور ہندو دو فون ان سے محبت کرتے ہیں، راست میں ایک طرف سے  
اسلام علیکم کی آواز آتی ہے تو دسری طرف سے بندے اترم کا تراہ نسانی دیتا ہے، حافظہ ہوتے تو دیکھ کر  
انکا خیالی فسفر پانچ سو برس کے بعد علی ہو گیا، ع باسلام اللہ اللہ بابر ہمن رام رام، اُنکی ذہبی  
وارثگی اور ایمان کی تصویر دیکھنا پا ہو تو اُنکے سخینہ التحریر کی وہ چند سطین پڑھو جو اپنی مشروط آزادی کے  
وقت حکومت کو لکھ کر، یہ تین یقیناً یا ۳، امتیاز اُنکے ناصیہ محسن پر بھیشہ کے لئے یادگار رہ جائیگا۔

سید حضرت مولانا حنفی، استواری عمل، پابندی اصول، عطا بیت قول فعل میں تمام ہندوستان کے  
تو مسلمانوں میں اس شخص کا کوئی حریف نہیں، یہ صرف تخلی اور شاعرانہ مبالغہ نہیں ہے بلکہ ۱۰۰٪ ۸۰٪  
ایک اسرقت کے زمانہ کا الحمد اس دعویٰ کی دلیل ہے، حضرت دہ نہیں ہے جو حریت فکر اور آزادی کو  
اغناء سے عام کی پرستش کی خاطر دم بھرتے ہیں، اور جسکے جوش و خردش کے الفاظ مخصوص چند گزر کے ڈائیں

اور پتال میں تلاطم برپا کر کے رہ جاتے ہیں، اور جو کچھ وہ زبان سے کہتے ہیں اسکو نون سیاست کے لذیذ چمارے کے سوا کچھ اور ہمیں جانتے ہیں، حسرت نے اسوقت مسلمانوں میں آزادی کا مذہب اختیار کیا جب ہر طرف سیاسی بت پرستی کا رواج تھا، اور انہیا یہ ہے کہ نواب دقار الملک سے روشن فیرنے آئکے خلاف گوہی دی، پہلی قید (۱۹۰۸ء) میں اگر وہ معافی مانگ لیتے تو آزادی حاصل کر سکتے تھے، لیکن یقیناً آئکے کی روح کی رو حس نے اب حیات جادو اُنی حاصل کر لی ہے، اسی وقت مردہ ہو جاتی، اگرہ کی لیگ میں (۱۹۱۲ء) جب سراجہ صاحب محمود اباد، مُسٹر نظیر الحق اور دیگر اکابر علمائے قوم نے دلیراء کے شکر پر کارزو دیوشن پیش کیا ہے، اگرچہ بعض اصحاب دل سے اس تجویز کو بے محل سمجھتے تھے، لیکن جبور عالم ان بزرگوں کے ساتھ تھا، آخری دفعہ جب یہ الفاظ کہے گئے کہ ”کارزو دیوشن بالاتفاق نظرور“ تو ہزاروں آدمیوں کے میخ میں ایک بھی نہ تجاوا کے خلاف سانس بھی رکا ہر طرف اعتراض کی خاموشی ملی کہ دفعہ ایک گونہ سے استعمال سے بھری ہوئی ایک آواز نے خاموشی کا پردہ، چاک کیا کہ ”میں ہون جو اس تجویز کی مخالفت کرتا ہوں“ ہزاروں آئکہیں ایک ساتھ اُہمیں دیکھا تو حسرت موہانی تھے،

غالباً سنہ عین پہلی قید سے چوکریہ لکھنؤتے کے، تو سودیشی تحریک شباب پر مغلی اور حسرت دل سے آئکے حامی، جائزے کا زمانہ تھا، رات کو آنکے اوڑھنے کے لئے پائیں میں کمل والدیا گیا، کسی نے خیال بھی نہیں کیا لیکن آپ یہ من کو محیرت ہو جائیں گے کہ رات بھرا ہجنے سے سردی کھانی اور کلن اسلئے ہمیں اور ہما کو دلاتی تھا، دن کے اصول کو رات کی تاریکی میں بھی پادر ہکنے والا حسرت کے سوا ہم میں کوئی اور ہے؟

میں یہ نہیں کہتا کہ حسرت اپنے تمام اصول میں صحیح ہیں اور آنکے خیالات حرف بحرف درست ہیں، لیکن میں یہ کہتا ہوں کہ علی لذہ کا گز بجوت جو ہر سے بہتر قابیت کا جو ہر دکا سکتا ہے، جو حکومت کے

ذمہ دار اور خدمات کو بجا لاسکتا ہے، جو چند سال کی محنت میں عدالت میں بحثیت قانون دان کے  
اکھر سے ہو نیکا استحقاق پیدا کر سکتا ہے، لیکن وہ علی گذھ میں اس طرح زندگی گذرا رہا ہے کہ چند تے بڑے  
زیادہ کا کپڑا اسکے حجم پر نہیں، اور بیوی کے علاوہ اسکے گھر کا کوئی دوسرا خدمتگزار نہیں، یہ کوئی نعمیت نہیں  
دوسری قید میں حضرت نے اپنی قوت اخلاقی کا جو نونہ پیش کیا وہ ہندوستان میں ہماری کی  
چوپیوں کے سوا اور کہیں نظر نہیں آسکتا، وہ ہمارے دوسرے نظر بندوں کی طرح صرف تو یہنے تھوڑا  
ہند کے مطابق فتح و الاحصار کے گئے تھے، لیکن چونکہ وہ اس قانون کو حق و انصاف کے خلاف  
سمجھتے تھے اسکی خلاف درزی کی، اور دو برس کی قید برداشت کی، دوسرے نظر بندوں کی طرح  
اُنکے لئے حکومت نے دلیلہ مقرر کرنا چاہا، لیکن اس بے نواعنی نے یہ کام کرنا کیا کہ سید کے لئے صد  
چار زہریں، جس وقت یہ رخ کے جبل سے باہر نکلے، سب سے پہلے اپنے کمانے کا حساب اپنی جیب سے  
زبردستی ادا کیا، آزادی کے بعد حکومت نے انکو مختبد بر قدم دینی چاہی (جیسا کہ جو کوئی ایک خط سے معلوم ہوا)  
لیکن حضرت نے ان تیسیوں کو راستہ کا پتھر سمجھا، حالانکہ اسی اتنا سے قید میں اُنکی دکان سے ایک ہزار  
روپیہ کا مال چوری جا چکا تھا، اور سب کو معلوم ہے کہ حضرت اسکو آسانی ادا نہیں کر سکتے تھے، انتہایہ کی  
اگر دستون نے بھی اعانت کا بارا پہنچ سر لینا چاہا تو شکریہ کے ساتھ واپس کر دیا،  
سید حضرت نے سب سے زیادہ قید کی تدبیتیں اور زمانہ کی تکلیفیں برداشت کی ہیں، لیکن استحکام،  
استقلال اور قوت صبر کا نونہ بھی اُنکے مرتع حیات سے کہیں اور زیادہ خوشنما نظر نہیں آتا، علی گذھ  
مللت پور جہاں سی، اللہ آباد، پرتا بگذھ اُنیض آباد، لکھنؤ، اور یہ رخ کے قید خاون ہیں تین قید کی تدبیت  
برداشت کی، لیکن کبھی اُنکے جہیں استقلال پر بل نہیں آیا،  
ادب اور دو جنکے عناصر میں سے ایک حضرت کی ذات ہے، ہن قید خاون ہیں بھی وہ اسکی ترقیت سے  
غافل نہیں رہے، سید حضرت کے کلام کی زیادہ مقدار ایسی ہے جو فنا سے بیٹھ، کنار جو محیٰ نیز، دامن رائٹ

کہاے قید خانہ کے تنگ و تار بھروسیں نہ زدن ہٹئے ہیں، حق کہا ہے،

مذکور سخن جاری اچکی کی ثقت بھی      کیا طرفہ طبیعت ہر حضرت کی طبیعت ہی  
 غزوں کے دلوں کے علاوہ یہ حضرت نے درس اپنی تہنیٰ میں جس چیز کو اپنا فتویٰ علگہ داد  
 بنایا ہے اُنکی تصنیف نکات سخن ہے، اسکا موضوع ”نوادر و معاہدہ شاعری“ ہے، اسید ہر کوئی کوئی نہ تصریح  
 ساختہ ساتھ یہ لطیفہ تصنیف پبلک کے ہاتھیں میں آئیگی اسید حضرت نے نایف و صیاد نے سکے علاوہ  
 دوسری زبانوں پر بھی توجہ کی، مشترک ہندستان کی بہبود کی خاطر اخونوں نے ہندی بھاشا پوری طور پر  
 سیکھ لی، اُرکی زبان میں کچھ کچھ جمارت حاصل کی، عربی زبان جس سے وہ پہنچ جائی میتھا راستا خیالی طور پر  
 قید میں قرآن مجید، اور دیگر عربی کتب درس اپنی کے مطالعہ سے ایک بھی فارغ نہ ہوئی کی اسید حضرت  
 اپنے ایک کتاب میں کس حضرت سے لکھتے ہیں،

مجبو اس بات کا بہیشہ انوس رہتا ہے کہ جو عمر میں نے انگریزی تعلیم کی تھیں میں ضائع کی، اُسے  
 تھیں عربی میں صرف ہوتا چاہیے تھا۔

دوسری بھی العین احمدی۔ اے یہ شخص گوگنام ہی لیکن اللہ تعالیٰ کو اس نے جو کام کیا وہ گنام ہیں ہو سکتا، قصور (ضلع الاهور)  
 دلن ہی اکلکتہ کے کم عمر روزانہ اخبار اندام کا ایڈیٹر تھا، پی نظر بندی کا زمانہ دہ سو سی سالہ ایک گاؤں میں بسر کیا،  
 یہ پہلے عربی زبان سے بہت کم واقف تھے، حالت نظر بندی میں ایک طرف تو زان مجید پورا حفظ کر رہا، دوسری  
 طرف عربی زبان اس حد تک حاصل کر لی کہ اب رہائی کے بعد پہنچ دلن ہیں زان پاک کے درس دلیم کیتے  
 ایک درسگاہ کی بنیاد نے کا عزم ہے،

ستر تملک جب ایک قید سے آزاد ہوئے تھے تو ہخون نے ہندوؤں کی قدرست پر ایک کتاب لے گکر پبلک میں  
 اپنی علم پرستی کا عرضہ پیدا کر دیا تھا ایک انور دیکھ کر ہمارے نظر بندوں میں سے ایک نے علی اس راہ میں تک سے کام کیا،  
 تھے بکھہ دلپذیر محبت کے واقعات حضرت کچھ کچھ دہاب بھی یاد مجھے ہیں جو بہیں

# تقویتِ دماغ

## ہر عمر کا آدمی ذہنی ترقی کر سکتا ہے

امانی محمد رشید الدین صاحب صدیقی بی۔ اسے آل ال بی میرزا بادگن

۱۔ ہم میں سے بہت کم لوگ دماغ کے شبکات کو انکے استثنائی نشووناٹک پہنچاتے ہیں، فی الحقیقت

ہمین اندازہ ہی ہیں ہے کہ ہم اپنے دماغی قوت کو کس حد تک ترقی دی سکتے ہیں،

۲۔ متوسط درجہ کا انسان اپنی دماغی قوت سے جو قدر فائدہ اہم تر ہے وہ عموماً اسکی حقیقی قابلیت،

استعداد کی بہبودی بہت کم ہو کر تر ہے، اذکیار اور اعلیٰ درجہ کی دماغی قابلیت رکھنے والے اشخاص اس

سبب سے متاثر نہیں ہوتے کہ انکا دماغی مادہ معمولی انسان کے دماغی مادہ سے مختلف ہوتا ہے، بلکہ

بعض انفرادی خصوصیات کی وجہ سے جو ہیں مجبور کرتی ہیں یا اس قابل بنا تی ہیں کہ اپنے دماغوں سے

کام پیش کی ملادمت کریں،

۳۔ یہ حق ہے کہ ان بین پیدائش ہی سے خیالی تسلیل انکار قائم کرنے اخیالات کی تلاش و جستجو رکھنے،

اور ذہن سے ہمیشہ کام لیتے رہنے کی طرف رجحانات ہو اکرتے ہیں، لیکن ہی مواد جو سے وہ کام لیتے ہیں

وہ اور تمام معمولی اشخاص میں بھی موجود ہوتے ہیں، فرق یہ ہے کہ بناستی ذی استعداد اشخاص میں یہ

رجحانات نظر میں موجود ہوتے ہیں، لیکن معمولی شخص میں ان رجحانات کو پر درش کرنے اور میلارڈ آماں بنایا کی

ضرورت ہوتی ہے، حتیٰ کہ خیال کے لئے نئے نئے راستے تیار ہو جائیں، اذکیار میں خیال کے لئے یہ تمام

لئے "Matters" اور دین دا ورنظا اسی میں میں استعمال کے لئے گئے ہیں، "یوت" اور "غایہ" لیکن یہ رے نزدیک شبکات

نیا ہے موزوں ہوتا ہے، اصول و ضع اصطلاحات پر شبہ از صفت ایک جملہ کا زمینیں کہوں گا، سہ "Measures" و

"Trends" اور "Channels" "Channell" کے مفہوم

راستے غاباً شروع ہی سے کلکھے ہوئے ہوتے ہیں،

۸۔ دماغی درخت کے طریقے ان طریقوں سے مشابہ ہیں جو کسرت کرنے والے سینے اور عضلات کی انشودنگا کے لئے کام بین لاتے ہیں، دونوں سورتون میں مضمود مخفی طاقت کو ترقی اور تعقویت دیجاتی ہے کسرت کرنے والے مناسب طرز بود دباش اور باقاعدہ درخت جسمانی سے خود کو تحمل اور طاقتور بنایا ہیں اگر عضلات کا کوئی بھروسہ ضعیف ہوتا ہے یا قوت ارادی کی سائبنت سے قاصر ہوتا ہے تو اس سے محنت بجا تی ہے، حتیٰ کہ وہ ارادہ کا حکوم ہو جاتا ہے، بھی حال شبکات دماغ کا ہے،

۹۔ مثل دیگر حصص جسمانی کے دماغ ہیں بھی مخفی طاقتیں موجود ہوتی ہیں، جب کوئی دیکھ لکھتے کارے تک جاتا ہے تو اسکی دفعہ یہ ہوتی ہے کہ وہ شبکات دکالت کے عمل کو ملتوی کر کے دیگر شبکات دماغ کو برپر کر لے ہیں لاسکتا، حالانکہ اسیے دیگر شبکات بھی اسکے دماغ ہیں موجود ہوتے ہیں جو اگر پریسٹ اور محظلہ پڑیے ہوئے ہوں، لیکن اب این تجہیز صلاحیت رکھتے ہیں کہ اسکے سامنے نہیں دید بدبی خیالات کو پیش کریں،

۱۰۔ بڑے بڑے کارگزار اشخاص کی کامیابی اس بات پر موقوف ہوتی ہے کہ وہ علم ادب جنسانی، ایجاد، تفییخ، مصوری، موسيقی وغیرہ مختلف مشاغل پر حکومت کرنے والے مرکز کردار دماغ کو برپر کارہ سکتے ہیں، ایسا کرنے سے شبکات دماغ کے ہر مجموعہ کو باری باری سے فرصلت ملتی ہتی ہے کہ تازہ دم ہو کر بچپنی روزانہ خدمت کی انجام دی، یہیں بھُن دخوبی صرف ہو جائے، جو صاحب چیت اور مستعد بتایا رہنا چاہتے ہوں انکو چاہیے کہ اپنے پیشے یا معمولی کار و بار کے علاوہ کوئی ایسا شغل بھی کہیں جیسیں انکا دل بہل سکے، بالغاظ دیگر ذہن انسانی کے لئے اوقات کا رگزاری و اوقات آرام، دونوں کا ہونا ضروری ہے، لیکن آرام سے بیندیسا "غير ضید تماشے دیکنا" یا ایسی جگہ بارکروقت گذارنا جہاں باقین

خوب کیجا تی ہوں، مگر غور و فکر سے دُور رہا جاتا ہو، مرا وہیں سے،

۸۔ کوئی شخص اس قدر رسم بھی نہیں ہوتا کہ جدید تفکرات اور قبیلی تجیلات کو ترقی اور دستت دینے کے قابل نہ ہے، جملہ دیگر حصص و اعضا کی انتہائی ترقی کے بعد بھی دماغ میں ترقی پذیر ہے کی لگنا ش باقی رہتی ہے، اور وہ ان سبب سے اس اعتبار سے ممتاز ہے کہ جب تک اس سے دُرش بیجا سے اُسیں بڑھنے کی قابلیت موجود رہتی ہے، اور ہر طبقہ کو پہنچ سے پہلے بعض دماغی شبکات میں اعلیٰ درجہ کی ترقی قبول کرنیکی صلاحیت ہی نہیں ہوتی، دماغ انسانی کے خستہ و تکشہ حال ہو جائیکا ایک بدب بدب یہ ہوتا ہے کہ اسکے شبکات کا کوئی ایک مجموعہ توکرہ استعمال سے ناکارہ ہو جاتا ہے اور بہت سے دیگر مجموعے غفلت و عدم استعمال سے محنت و مظلوم ہو جاتے ہیں، بعض شبکات دماغ نشریت کا انکشاف کرتے ہیں اور بعض عالم موجودات کی خوبیوں کا اطمینان، بعض ہمکو اپنے ماحول کی غیر متناہی طاقتون کا دفعتہ یقین دلا سکتے ہیں، بعض ہمکو بڑے بڑے امور کی نسبت خواب دیکھنے میں لگا سکتے ہیں، اور اس قابل سکتے ہیں کہ ان خوابوں کو سچا کر کہنا میں،

۹۔ ہمارے اندر عجیب و غریب طاقتین نہیں ہیں اور ہم اُن سے غافل ہیں، یہ ارادہ کہ ہم زندگی میں کچھ کام کریں گے، ایک زبردست وقت ہے بشرطیکہ یہ حقیقت ہم پر نکشف ہو جائے، باوجود یہ کہ اسی نے اپنی بعض ذہنی قتوں کو ایک حد تک ضایع کیا ہو اور بعض دیگر ذہنی قتوں کی جانب سے غفلت برقرار رہا ہے، تاہم تلافی ممکن ہے،

۱۰۔ جب تھیں کسی بات میں بچپی ہوتی ہے تو اسکے یہ منی ہیں کہ کسی غیر معمول دماغی اسٹرے کی کوئی شاخ ہے، جیسی سے بُوکر دماغی شبکات کے کسی ایسے مجموعہ کو راستہ جاتا ہے جو تھیں ایک نئی زندگی عطا کر سکتا ہے، ایسے وقت میں فوراً شغوف و نہمک ہو جانا چاہیے، اسلئے کہ اس سے زیادہ بہاک

موقع بیکھل باقی آسکتا ہے،

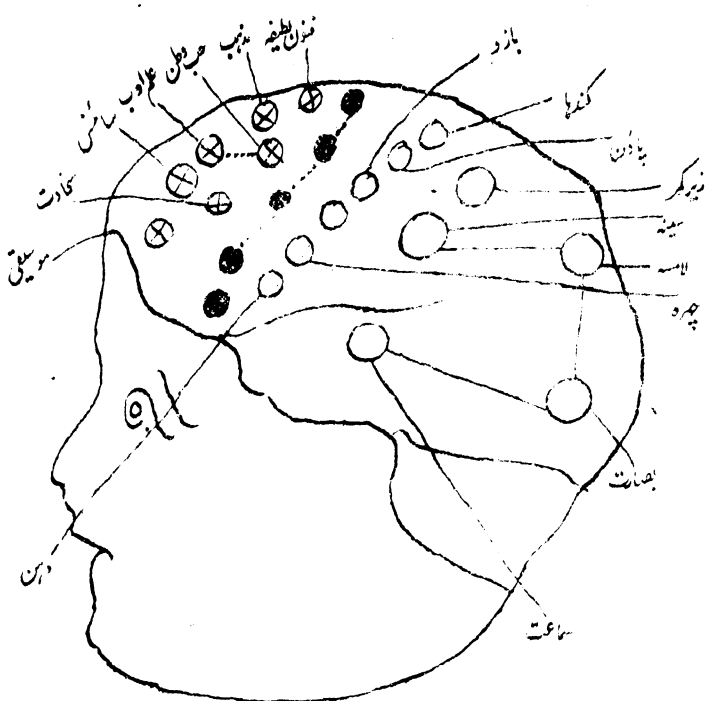
۱۱ - ذخیر کر دکرم کوئی کتاب دیکھنے کے سے اٹھاتے ہو جکا صنون تما رے لئے نیا ہے اور اور ہمین ایمین دیچپی پیدا ہونے لگتی ہے، اگر ایسا ہے تو قم اس صنون کے اصول کا مطالعہ شروع کرو جو لوگ اس صنون کے عالم ہوں افسوس بات پیت کرو اور بعد ازاں اس پر حادی ہو جائیں گی اشترش میں حصہ رف بوجاؤ،

۱۲ - اگر صنون ایسا ہے جو تم تما رے ہموں کام سے مطلق کوئی علاقہ نہیں رکھتا تو اور بھی بہتر ہے، نہ اس بات سے کہ دہ تما ری دیچپی کا باعث ہوتا ہے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ تما رے دماغی شبکات کا ایک مجموعہ کام میں بخادیتے جائیکا منتظر ہے، مکن ہے کہ یہ بات کی جدید اور عجیب فنا بیکٹ فرشتوں میں اور تکوہ کا درصیلہ ثابت ہو، اور یہی بات بعض بگون کے حق میں ثہرت اور دولت کا پیش نہیں ثابت ہوئی ہے،

## اس دماغ کی شبکل جس سے دریش نہیں لی گئی

سفید دائرے ان شبکات کو دکھلاتے ہیں جو روزمرہ کی زندگی میں بر سر کار رہتے ہیں، سیاہ دائرے ان شبکات کو تبلاتے ہیں، بیکنے و استھنے ان شبکات میں جو روزانہ ہموں کا رد بار میں مشغول رہتے ہیں، اور ان شبکات میں جن سے اعلیٰ درجہ کی ذہنی قابلیت متعلق ہے، رابطہ و تسلیل قائم رہنا چاہیے، لیکن یہ درمیانی شبکات کافی اور ضروری دریش سے محروم رکھے گئے ہیں، لہذا سفید دائرہ دن کا رابطہ اُنکے توسط سے مختلط دائرہ دن کے ساتھ قائم نہیں ہے، حالانکہ اعلیٰ خیالات اور اعمال اپنیں مختلط دائرہ دن کے تالیع ہیں، تقویت دماغ کا جو اصول صنون ہذا میں تباہی گیا ہے، یہ ہے کہ جملہ دماغی شبکات کو یعنی سفید، سیاہ اور مختلط تینوں قسم کے دائرہ دن کو آپس میں ناپوں یا راستوں کے ذریعہ سے مربوط کر دیا جائے، جو کا علی طریقہ یہ ہے کہ انسان مختلف اقسام کے

اس غل میں اپنا وقت صرف کرے، اور کسی ایک بی شغل کا ہنور ہے، تاکہ جلد شبکات دماغی کو باری باری سے آرام اور کارگزاری کا موقع ملے۔ اور ان سب میں باقی ربط دسلسل قائم ہو جائے، پس ہونے پاے کہ کوئی ایک مجموعہ شبکات کثرت کار سے ناکارہ ہو جائے اور باقی مجموعے مختلف اور مطلباً پرست رہیں،



۱۳۔ دماغی شبکات کے تمام جگہے راستوں یا نامیلوں کے ذریعہ سے باہم ملے ہوئے ہیں لیکن جب تک نامیلوں کو کات پھات کر گھول نہ دیا جائے اُنکو برس کارہنین لا یا جاسکتا، یعنی ایمان مادہ دماغی کی کل سطح پر بیلی بولی ہیں، ایک دسرے سے طائی جا سکتی ہیں، قوت ذراہم کرنے کے لئے انکو بند کیا جاسکتا ہے، اور پھر کو لا جا سکتا ہے، تاکہ ذراہم شدقوت انسان کی عظمت اور خلاکی قدرت کے انعاموں میں صرف ہو۔

۱۴۔ دماغی در نش و نما سے کیا مراد ہے؟ اسکی ایک مثال درج ذیل ہے،  
فرض کر کہ ہتھیں زبان انی کا یقیناً مقدر ثائق ہے، یہ رغبت اس نالی کو کھول دیتی ہے، بود مانگی  
شبکات کے اس مجموعہ کی طرف جاتی ہے جو زبان انی پر حکمرانی کرتا ہے، اور تماری باتوں میں پچھی  
پیدا ہو جاتی ہے، خواہ تم سیاست پر گفتگو کرو یا تبلیغات پر، تم اپنے مناطب یا سامح کو محظیاً بناد دیتے ہو  
مناسب افساط اور نئے نجایات بے تکلف تماری زبان پر آنے لگتے ہیں، اور یہ دماغی نالی کو اور  
زیادہ گمراہنا دیتے ہیں، یہاں تک کہ ہتھیں علم ادب کے ساتھ مناسبت پیدا ہو جاتی ہے، اور یہ مناسبت  
و صدر تصنیف و تالیف میں بھجان پیدا کر دیتی ہے،

۱۵۔ اسی طرح ممکن ہے کہ تماری رغبت کسی اور نالی یا راستے کو کھول دے، مثلاً اس نالی کو  
جو اس مجموعہ شبکات کو جاتی ہے جیسی قوت متصورہ مضمونی ہے، اب ہتھیں ایسے مناظر دکھانی  
دینے لگتے ہیں جو کسی کندادی کی حد نظر سے باہر ہیں، اور ذہن میں ایجادات وارد ہونے لگتے ہیں،  
۱۶۔ فرض کر کہ کوئی شخص عرصہ سے بڑے بڑے مکمل معاملات کی فکر و نیت میں پہنچا ہوا ہے، اگرچہ  
ذہنی تاریکی سے اس پر اسکی نظر ہمینہن پہنچی، میکن اسکا خیال یہ ہے کہ اگر ذہنی گھنٹاؤں کے اس پاتک

سیری رسائی ہو جائے تو میں بہت کچھ کامیابی حاصل کر سکتا ہوں، گویا کسی نالی میں سے جو کسی دماغی مقام کو  
گئی ہے، خیالات کی تزادش ہوتی رہتی ہے، اس نالی کو کھول دینے کے لئے دو باتوں کی ضرورت ہے  
تو جسم یا یکسوئی، اور یہ علم کہ اسکو غصی و ہم ہمینہن ہو گیا ہے بلکہ غمید قوت کی حقیقت جدوجہد کا احساس ہو رہا ہے

۱۷۔ ایسا شخص اپنے ہمولی کار و بار سے ملحدگی اختیار کرے، ادیہات میں پیدا ہی کرے اضاف  
ہو اسے بخوبی بطفہ اندوز ہو، اور اپنی اسی ذہن میں نگارہ ہے، بعد ازاں اس عنوان پر کتابوں میں  
جو کچھ لہاگیا ہو اسے مطالعہ کرے، دفترہ اسکی ذہنی تاریکی رفع ہو جائیگی، اور جس بات کی گستاخانی  
حقیقتی و خود بخود اسکے ذہن میں دار و ہو جائیگی،

- ۱۸۔ پیش آنی والی مشکلات کے اعتبار سے داعی درزش و تربیت جمالی درزش سے شاپر ہے ابتداءً تکلیف اور پست ہمت کا مقابله کرنا پڑتا ہے، ان بندوں کو توڑ دالنا جو اکثر خیال کی نایلوں کے دہانوں پر پائے جاتے ہیں، محنت طلب کام ہے، لیکن جوں ہی کہ یہ کام شروع ہو جاتا ہے، خیال کی ان نایلوں کو کوڈنا اور گھر بنا نا سہل اور دل خوش کن ثابت ہونے لگتا ہے،
- ۱۹۔ خیال کی نایلوں کو ہمیشہ گھرا کرتے رہنا! ان عادات میں سے ہے جن پر انسان کی بزرگی کا دار و مدار ہے، داعی ترقی کا صحیح طریقہ یہ ہے کہ بعض منتظر داعی شبکات کو بعض دیگر شبکات سے پیوستہ کر کی کوشش روزانہ جاری رکھی جائے جیسا کہ جلد عادات کا دستور ہے، یہ عادت بھی رفتہ رفتہ سلسلہ ہو جاتی ہے اور جڑ کپڑ لیتی ہے، اور داعی نشوونامیں نہایت قابل تدریج دیدی ہے،

## اعلان

چونکہ اب رسالہ ہ بیہی ۲۰۰۰ تاریخ کو شایع ہو جاتا ہے اس لئے رسالہ پہنچنے کی اطلاع سُنکدھ فتنہ میں بھیجنی چاہئے، بعض لوگ کئی کمی مہینوں کے بعد بیہار ہوتے ہیں، اور انہی غفلت کا نیاز ہ جائے میں اک دفتر اٹھائے،

بیہار

## ابن میم

اور

## اُنکی شاعری

(۲)

از مولوی ابوالحنات مذوی رفیق دارالفنین

طبع دہس | حرص، طمع اور دنیا پرستی کی نہست اخلاقی شاعری کے عام عنوانات ہیں جنپر اکثر شعراء نے  
ٹھیک آنے والیان کی ہیں، ان چیزوں کی حقیقت پوچھو تو مختصر لفظوں میں یہ ہے کہ قدر کاف سے زیادہ کی  
طلب حرص، طمع اور دنیا پرستی ہے، یہ جذبات اسوقت پیدا ہوتے ہیں جب انسان کو اپنی ضرورت  
ادخواہش پر قابو نہیں ہوتا، اور وہ ہر ادنی سے ادنی خواہش کے آگے بھی مجبور عرض ہو جاتا ہے، غور کرو تو  
 saf نظر آئیگا کہ ہمارے اکثر معلوم بات محقق طمع و حرص تھی کہ نیجہ میں جس انسان کی قوتِ ضبط  
وقوع است جوقد کمر در ہوتی ہے اسی تناسب سے طمع اور دنیا پرستی کے شعلے اسکے آتشکدہ حرص میں  
بھڑکتے ہیں، لیکن واقعیہ ہے کہ انسانی خواہشات کا دارہ اسقدر دسیج ہے کہ اسکے آگے گنج قاردن کی  
حقیقت بھی ایک نقطے سے زیادہ نہیں، اس بنا پر اس کشکلش سے نجات پایکی بہترین صورت یہ ہے کہ  
انسان اپنی خواہشوں میں اعتدال پیدا کرے،

ہمارے اخلاقی شعرا نے انسانی طمع دہس کے شعلوں پر پانی ڈالنے کی مختلف تدبیریں  
اختیار کی ہیں، حرص کی برابی، طمع کی نہست، اور دنیا پرستی پر ملامت یہ سب اسی سلسلہ کی گڑیاں ہیں  
(بن میم کرنے ہیں)،

درجہ بندی میں خواہش میں خود مبتکر زبان نہیں  
زین فرودن خواہش میں خود مبتکر زبان نہیں

چیزینی بوس ماصفت بر سر گنج  
از سر جله سر انجام چوب خاستن است

|                                |                                |
|--------------------------------|--------------------------------|
| اے دل نصیحته بشنو تا بر دن بری | گوئے مراد از خشم چو گان رونگار |
| خواری کمش رحص چوم غان خانگی    | سمرغ دار عرب قناعت کن اختیار   |

|                           |                               |
|---------------------------|-------------------------------|
| طبع انسانی بر ده صور شد   | کوز دنیا می خواهد گشت بیر     |
| که تو ان کردن بوسے پُر آب | کانچه از بالا در آمد شد ز زیر |

تشنه می باش دار خضر پذیر منست آب حشمه چوان  
لیکن اگر اسی تدریپ اکتفا کیا جائے تو یہ غلطی ہے، کیونکہ انسان کی ہر ضرورت طبع دھرم کا نتیجہ  
نہیں ہوتی، پس وہ محض قناعت اور ترک آزاد قہ طلبی پر تادیق قائم نہیں رہ سکتا، اسلئے بہترین مفید ترین  
طریقہ یہ ہے کہ ایک طرف ضرورت سے زیادہ کی طلب بُری ٹھرائی جائے، اور دوسری طرف حصول  
بیعاش کے لئے سی وجہ کی تعلیم دیجائے، کیونکہ اسکے بغیر انسانی زندگی ناممکن ہے، اور نظام عالم قائم  
نہیں رہ سکتا، ابین میں کی تعلیم اور انکی علی زندگی کے نتائج باکل اسی اصول کے مطابق ہیں اپنچانچہ کہتے ہیں،

|                             |                            |
|-----------------------------|----------------------------|
| لگنند چور زنق ہست مقدم      | زمت چکشی زبسِ جتن          |
| گفتم کر بلے، دے ازین پشیں   | گشت است حرانتے میں         |
| رد زئی کیکے بصر دشام است    | دان ہندگرے بر دم دار من    |
| از بندہ میں تو این تنگا پوے | کایں حکم خدا رے راند بر من |

تو ارض | چاری افلاقي شاعري میں تو افع کا مضمون بہت عام ہے، اور تمام شعرا نے اسکو دل کو عل کئے

بیان کیا ہے، آجکل کی نئی دنیا معرفت ہے کہ اسی اخلاقی تعلیم کا نیجہ قوم کا موجودہ ضعف، بزدی اور ذات پسندی ہے، لیکن حقیقت یہ ہے کہ یہ اعتراض باجکل نافذی پر مبنی ہے،  
بے شبهہ تو واضح، بعزم، انکسار اور خاکساری یہ چیزین ایسی ہیں جو حدائقت ایں سے بر عکر غام بزدی  
اویضاع اخلاقی بجا تی ہیں، لیکن ہمارے شوارے جہاں تو واضح کی تعلیم دی ہے، وہاں اسکا موقع دھل جی  
بنا دیا ہے، ہر موقع پر اور ہر شخص کے ساتھ تو واضح، داخل اخلاق نہیں، ابن سینا نے اس نکتہ کو مختلف پہلوں  
بہتوضاحت کے ساتھ بیان کیا ہے، چنانچہ وہ کہتے ہیں کہ تو واضح انسان کو، سکے رتبہ سے فرد نہیں  
بلکہ بلند تر کرو، تیا ہے، مگر شرط یہ ہے کہ وہ ارادل نہیں بلکہ شرفا کے ساتھ بتا جائے۔

|                         |                                    |
|-------------------------|------------------------------------|
| کے از طریقِ تواضع رد    | کند بر سر یہ شرف سلسلت             |
| و لیکن مجلسِ بدان دکن   | مک سیرتی در گشایش لست              |
| تواضع بود با بزرگان ادب | بود با فرد و مالکان سکونت<br>(ذلت) |

---

با بزرگان رہ تواضع گیر  
با فرمائگان تکبر کرن

دوسری عکس کہتے ہیں کہ چار چیزیں یعنی مفسد کے ساتھ سعادت، احمن سے محبت، نادان کے ساتھ  
تواضع اور و نامستے تکبر و اغلی صفات ہے، تو واضح کے اس نکتہ کو جس طرح ابن سینا نے لکھا ہے، شاید  
بہت کم لوگون نے لکھا،

|                           |                           |
|---------------------------|---------------------------|
| کمن پیچ یک را ذینما تصویر | بود چار چیز از کمالِ حاقت |
| بعض سعادت با حمن محبت     | بنا دان تواضع بدانا تکبر  |

علم ا کی تعلیم پر بھی بینہ یہی اعتراض کیا جاتا ہے، لیکن یہ اعتراض بھی بعض غلط فہمی کی بنیاد پر ہے  
وہ یہ کہ لوگ ان اشوار کے مخاطب کو نہیں جانتے، صلی یہ ہے کہ ان اشوار کے مخاطب غلام نہیں بلکہ وہ

مطلق انسان امراء و روسا رئیس جنگی تک مرا جیان حاشیہ پوشان دولت کے لئے برق خمن تین، اور دزاور اسی بات پر کتفت جسم ہے، روح اور کتنے قابل بیجان ہو جاتے تھے، ایسے خود راشناک کے آتش غضب کو ٹھنڈا کر نیکے لئے عفو، حلم اور درگذر کی تعلیم سے بہتر اور کونسی تعلیم ہے ملکی تھی، ابن مین کہتے ہیں،

|                                                   |                                  |
|---------------------------------------------------|----------------------------------|
| با تو گویم کہ چیست فائت حلم                       | ہر کہ زہرت دہد خکر بخشش          |
| کم باش از درخت سایہ فگن                           | ہر کہ سنگت زند غیر بخشش          |
| ہر کہ بجز اشتدت جگر بجفا،                         | ہمچو کان کریم زر بخشش            |
| از صدف یا دگیر نکتہ حلم بخیز،                     | آنکہ بر و سرت گہر بخشش           |
| غابرہ بطن کی کریگی ای اشندہ ظاہر پرست باطن آبادکن | خرفت پاکت چہ سو گرد بذلت پاک نیت |
| گرفنک بکشی دامنِ ففت چو ہر                        | نیت صفا گر ز صدق جیب لوت پاک نیت |
| کرام اخلاق ا دلا کارم اخلاق گر، ہمی خواہی         | دو کار پیشی کن ا نیک کارم اخلاق  |
| مشونا لف کم خدا سے عز و جل                        | کوش تا پو اند ریاں خلق و فاق     |

بلاغت دیکھو کہ دوسرے عنان میں انسانی زندگی کی پوری داستان سعادت کہہ گئے، وقت کی قدر قیمت انسان کی کامیابی کا میسا رائے کے اعمال ہیں، اسلئے وقت کا ایک ایک لمحہ جو قدر گران قیمت ہے اسکو ہر شخص سمجھ سکتا ہے، ابن مین وقت کی اہمیت ثابت کر نیکے لئے اسکو بار بار اور سو سو طرح سے بیان کرتے ہیں، انکا تما متر زور سخن اپنے صرف ہوتا ہے کہ مانعی کے علم اور مستقبل کی ہی وہ فکر میں حال کو باختر سے نہ جانے دو، تمہارے پاس یہی خزانہ اور یہی ایک خزانہ ہے۔

|                         |                          |
|-------------------------|--------------------------|
| گرفنک دیار تست ابن مین  | بر طرف نہ بنائے کار ت را |
| جد کن تا بنا خوشی نہ ہی | خوشی روز و رور مگار ت را |

## وقت رامفتمن شمر کا سال می نیابی نشاط پارت را

خلق را غیر ازین تمنا نیست  
گر تو خواہی کہ برخوری از عمر  
دی گذشت و امید فردانیست  
نقاد مرد را زدست مده

غم نا آمدہ خود دن بند شیوه عقل  
دانچ گذشت ازان ہم کنکن علیاً  
وقت را دان که درانی و غمینیت شمرش  
زانکه از بیش تلوہ ہم گذر ایست چوباد  
گر بین نکته که گفت ابن نیین کا کرنی  
گذر در توزمانی کہ بنا شنی انشاد

نقاد مرد مارہ فریبہ فرداستان  
کل قین را ندہ مردم فرزانہ بشک  
آزادی بنبی نیازی ا آزادی دلبے نیازی کہ اخلاق سے جتنا گہر اتعلق ہے اس سے گون نہوا تلقف ہے  
انسان کی عزت و دوقار، اثر و اقتدار کا تما متز وار مدار میں کی آزادہ و شنی اور بے نیازی پر ہے، ابن نیین  
کہتے ہیں،

پادشاہی نزد اہل معرفت آزادگی است  
ہر کہ بندہ از دبکشا داندیل پادشاہ است  
گر خرد دار کے چشم خرد را تو یاست  
خود داری و علی عمل انسان کی ذلت کے لئے یہ کافی ہے کہ وہ خود دار اور ساعی عمل نہیں، ابن نیین ان  
اشخاص کو منح طب کر کے کہتے ہیں،

رذق نقصوم وقت حلم است  
ساعیت پیشی لحظہ پس نیست  
مرد دامنه کا دان رس نیست  
بقدم کوش تا بکام رسی

ہم زخود جو سے ہر چمنی جوئی کے بغیر از تر در جہان کس نیت

اپنی ہر تمنا اور مراد صرف اپنی محنت و سی سے طلب کرنا چاہیے لکھی کاس کا نام حقیقی شیوهٴ خودداری ہے،

از خود طلب مراد دل سے دل کے غیر تو درخانہ پیغ خانہ خدا سے پید نیت

ابن میں کرم مطلب در جہان کے اُد عفاقتے مغربی ست کے جا سے پید نیت

لیکن یہی خودداری جب اعتدال سے بڑھاتی ہے تو کہر و خود پسندی ہو جاتی ہے جو انسان کی

تصویر اعلاق کا سب سے بُرا اور کریہ منظر ہے، اسلئے ایک قلمہ میں یہ علیٰ تباہ دیا کہ عزت نفس اس خودداری

کریا ہے، اور خود پسندی و حماقت کی حقیقت کیا ہے؟

عزت خلیشت نگہ دار د مرد باید کہ ہر کجا باشد

خود پسندی دا بلی کنند ہر چکر برد منی است گندار د

سرمو سے زخود نیا زار د بطریقے رو د کہ مردم را

ہمکس را زخویش بد انڈ ہمکس را حقیر نشار د

ہمت غالی | میدان جنگ میں دشمن کی بڑھتی ہوئی صیفیں اُٹھ ہیتے سے زیاد اپنی حاجت و ضرورت پر

فتحیاب ہونا تین ہمت ہے، نفس خبیث کی حاجت برداری کے سے دوسروں کے آگے اپنے آپ کو

ذلیل و خوار کرنا انتہا درجہ کی بہتی دناروں ہے، آزادی و خودداری کے سلسلہ میں یہ سب سے

زیادہ ضروری کڑی تھی اب میں کہتے ہیں،

چوچاک پای پشیان شری زانش حص شوہ ببارہمہ آبر و دچون نشود

(ادب پچھاں نہیں) غلام خاطر آنم لہ ہبت عاریش

رہیں مت انباسے دہر دون نشود

ایک اور قلمہ میں کمال بلاغت کے ساتھ اسی مضمون کو اس طرح ادا کرتے ہیں،

بہر چکر د گار تزادہ صبر کن تاہیش ازان جرات د ہکر د گار تو

بہت بلندوارکہ پیش خلاطیں  
باشد قدر ہمیت تو اعتبر تو

**قول عمل** انسان کی عزت و احترام کی بنیاد اسکے قول و عمل کے تواافق و اتحاد پر ہے، جس شخص کی زبان و دل میں پا افقت نہیں دہ ہیشہ اور ہر جگہ ذلیل اور اپنی تناوں میں نامراد رہتا ہے، جب ایسے اشخاص کی کثرت کسی قوم میں ہوتی ہے تو ناکامی و نامرادی اس قوم کا مغلول تیاز بنجاتی ہے، آج مسلمانوں کو اپنے ہمراودہ میں ناکامی اور ہر سری وجہ میں نامرادی سے دوچار ہونا پڑتا ہے، اسکی وجہ صرف یہ ہے کہ عام مجالس و مجامع میں اُنکے منتخب درہنمای اشخاص جو کچھ کہتے ہیں وہ الفاظ اور عبارتے اُنکے علق سے نیچے نہیں اُترتے، بلکہ منہ سے نکل کر فضائے عالم میں منتشر اور فنا بوجاتے ہیں، ہمارے اخلاقی ناصح ابن میمن اس عیب سے محفوظ رہنے کے لئے کہتے ہیں،

ہر چہرے گوئی کبن، و گرن مگو  
تابدراز تو دُور عیب دعوار

عیب دانی کہ اذ کجا خیزد  
زنکہ بیرون نباشد ان دکار

دوسری جگہ کہتے ہیں اور کم قدر سچ کہتے ہیں کہ جو کام رینکا ہے محض کہنے سے پورا ہنہیں ہو سکتا،

و عمل کوش و ترک و فلی یگر  
کار رده نمی شود بمحن

**اعتدال کی تبلیغ** یون تو اخلاقی تبلیغ کا ایک ایک عنوان مفید ہے لیکن انسان کے مابین نہیں کی میں جب قدر کا رہ آمد میانہ روی کی تبلیغ ہے، غالباً اسکے برابر کسی اور کار درجہ نہیں، جب انسان میں میانہ روی ہنہیں ہوتی تو وہ اپنی بے اعزت الی کے ہاتھوں بہت جلد بلندی سے پتی، عزت سے ذلت، اور امارت سے غربت کی مصیبت میں گرفتار ہو جاتا ہے، ہماری قوم میں بے اعزت الی کے در دنک متأخ دیکھنے ہوں تو ہر شخص خود اپنے خاندان اور کلبہ میں ان در دنک مناظر کو دیکھ سکتا ہے، ان جانگلہ احوال اُس سے بچا کیجئے لے اُبین میں بار بار اعتدال کی تبلیغ دیتے ہیں،

او سلط کار رانگہ میڈار  
خیفی د نہ تور کن

نچھڑاؤں مجلس آرا شو  
شپوران دلن چنگرگن

(اوی)

ایک دوسرے قلمہ میں بہت وضاحت کے ساتھ اسی معنوں کو بیان کرتے ہیں اور سچ تو یہ ہے کہ  
علم الاقصا کی خیمہ مجلدات انہیں چند شعروں کی مزید تشریح تو ضعیف ہیں،

ای پسرو ضبط اپنے بہت جدے می نہے

لیکے خبط ازرو اسک خواہی کردنش

بشنواز من تا نامیم در عیشت راه راست

از را فراط دز تظریط بو دن محترز

بر طرق اعدال آہنگ باید کردشت

دوستی انسان کے لئے اس سے زیادہ مفید اور پر لطف کوئی چیز نہیں کہ دنیا میں اسکا کوئی سچا دوست

طبعی طور پر ہر شخص چاہتا ہے کہ ایک ایسا شخص ہو جو صحیح معنوں میں اسکا مستند اور عزیز دوست ہو، جبکی

دوستی کے آگے بہت سی قرابین اور رشتہ داریاں بھی پیغ ہوں، جو اسکے علم اور خوشی ہر چیز کا شریک ہو

نہ ورز رہا مال و دولت تو کیا چیز ہے، اپنی جان تک اس سے دریغ نہ رکھے، ابن میں ایسے دوستی کی

تلاش جس بخود ری قرار دیتے ہیں،

گر تو میخواہی کہ آری بہترین چیزے بہت

یار یکدل پو دا زہرچہ یا بی در جان

گر خرد داری نگہدارش گرامی تر زجان

دود دوست با ہم الگ کیدل اندور بہ خال

مشان شان نہایم ترا ذہرہ نزد

دگر طپا پچہ دشمن پیچ رو دخواز ند

کو ش ابن بیں دوست تھنگ آدر

مطلوب یہ ہے کہ اگر انسان کوئی سچا دوست رکھتا ہے تو ہزار دن ڈھنی کی بھی اسکو پروانہ نہیں، اسکی مشاں نزد کے ہمروں کی ہے کہ جب مرے الگ الگ بڑھتے ہیں تو مقابل کی زدیں اگر پڑتے ہیں، لیکن دوسرے جب ایک دوسرے کی مدد پر چلتے ہیں تو دونوں زدے محفوظ رہتے ہیں، اپرن کی صحبت [لیکن بھی یہی وستی انسان کی تباہی دبر بادی کا باعث بھی ہو جاتی ہے یعنی انسان جب اپنا دوست اور صحبت برے اشخاص کو بناتا ہے تو انکی برا یا ان ایسین سرائے کرتی ہیں اور اسکی حادث شقادت سے بدلا جاتی ہے، اسلامی تعلیم نا مکمل ہتھی، اگر صحبت نیک کی ترغیب نہیں جاتی، ابن بیمن متعدد قطعات میں مختلف پیرا یوں سے اچھوں کی صحبت اختیار کرنیں ضرورت بتاتے ہیں،

از ہنر مرد بہرہ در گرد                          چون بر صاحب ہنر گرد

قطرہ آب مختصر ما یہ                          چون بدر پارود گھر گرد

صحبت نیشکر چواید آب                          بضرورت ہمان شکر گرد

بادان کم نشین ک صحبت بد                          گرچہ پاکی ترا پید کند  
آفتا بے باین بزرگی را                          ذرۃ ابرا نا پید کند



هم صحبت کریم شوار باید ت کرم                          زیرا کہ طبع می شود از طبع خونے گیر  
از بیفہ گندگی در دلو بے خوش از عیبر                          گیرد صبا نہر چہ بر د بلذر دنصیب

باشد لیم در نظر عقل چون شبہ                          بلے قیمت دکیم بود در جان چوڑ  
(پوت)                          کم آمیزی کی تلیم                          بعض لوگ صحبت احباب کے اسد بھے ذکر ہو جاتے ہیں کہ ہر وقت اپنے احباب میں

تکمیل ملے رہتے ہیں، لیکن اس فرما صحبت سے انسان ہلکا اور بے دقت بوجاتا ہے، عرب میں  
”زد غیبا تر زد حبا“ ایک مشور مقولہ ہے، ابن میم کہتے ہیں،

گرم بدرت آئم مسند رہی دارم  
ان را کہ بستہ قید ہجڑش نخدا خواہند

بادان کہ پیاپے تندگر دندلول ازوے  
آنگہ کرنی بار دو صلش نخدا خواہند

روز دامت فردتنی کردن  
مردمی چیخت پیچ میدانی

گاہ قدرت غضب فو فودان  
یکم دزر بیقا سی بنتپدن

اخفاے راز پدر کہ جان عزیز شلب سیدہ لگفت  
کیلے نصیحت من گوش کی جان عزیز

کہ دست نیز گویید بدستان عزیز  
ہدوست گوچ عزیز است رازول کشا

حاجت برداری | دامت اور قوت پر گھنڈا ہین چاہیئے بکونکہ یہ آنی جانی چیز نہ ہے، آج ہمارے پاس

سب کچھ ہے میکن بہت ممکن ہے کہ کل قوت ضعف سے اور امارت افلام سے بدل جائے، اس لئے

آج ہی جانتک ممکن ہو ضعیغون کی مدد اور محتاجوں کی حاجت برداری کر لیں، ایسا ہنوز کہ کل گردشی

چرخ سے وہ دلتند اور ہم مندرس ہوں اور اُنکے آگے اپنی حاجت بجا میں تو دہ ناکام دنامرواد اپنے

دردار نہ سے نکال دیں،

چور در بگار بحکم تو گشت دو دامت بار

سماش لکیفس از کار خو نیشن غافل

کہ زان کے کہ تو جب تیاری امروز

چار پیر یا نسان | پیار چیز دہ آپر سے مرد بیا د

ذیل کرنی ہیں | کے دروغ نو محبیت عوام انہاں

چارچوں چار پیرنی | چار پیر چار دگر بود مقاباج

ستارہ میں |

خود ہے سچر پر خوبی بدوشی کر دوں      نسبی عورت حب سروری بورپاشی

ان تبلیغات کے علاوہ سیکھڑوں اخلاقی نکتے ہیں جنکو این بیان اپنی نصیحت آئیز شاعری میں ادا کر گئے ہیں، مونہ کے طور پر چند عنوانات اس مضمون میں قائم کر لے گئے ہیں، تم غور کر سکتے ہو کہ اخلاقی تعلیم میں آخون نے کس قدر صحیح مذاق سے کام بیا ہے اور کتنے معینہ ترین اخلاق کی تعلیم دی ہے، پھر سلامت روی کی انتہا ہے کہ جن الفاظ اور تکمیل اور تشبیہات کے ذریعہ سے مطالب بیان کئے ہیں ان میں کہیں انگلی، رکھنے کی عبی جگہ بہیں ہے، شیخ سعدی اخلاق کی تعلیم دیتے ہیں، اور سین شک بہیں کہ نہایت موثر پیرا یہ ہیں دیتے ہیں، لیکن مذاق زمانہ سے تاثر ہو کر جا بجا حسن و عشق کی شرائیز دستان بھی چیزیں ہیں جس سے ایک اخلاقی صیغہ کو ہر حال پاک و صاف رہتا چاہیے،

عمر خیام کی رباعیاں، خواجہ حافظ کا دیوان بے ثبہہ اخلاقی مذاق سے خالی بہیں، لیکن مذاق میں چنگ و بربط، اور مطریب دینی کی پر شور آزاد دن کے سامنے انکی آزاد دب کر رہ گئی ہے، ماں اک حافظ دنیا کی ہرم مناطق میں چنگ و بربط اور مذاق کی اصلیت نواسے سروش اور شراب حقیقت ہی کیون میکن واقعہ ہے کہ ہر شخص صوفی نوش بہیں ہو سکتا کہ اپنے ذل کو ایسا با در کرائے باہر بار سامنے آئیو، صیغح خیالات اور الفاظ کے ظاہری معنی بے اثر بہیں ہو سکتے، عام طور پر کہا جاتا ہے کہ دیوان حافظ پر حکر یا تو انسان ولی کامل ہو جاتا ہے یا با محل رنداو باش، اس جملہ پر غور کر دیا جائیں رکھتا ہے،

خوم گہاؤ، زندگی ضائع نہ کرو، لیکن زندگی کا الحمہ کسی بن صرف ہو، شراب نوشی ہیں،

مرنے سے پہلے زندگی میں جو کچھ کرنا ہو کرو، لیکن زندگی کا الحمہ کسی بن صرف ہو، شراب نوشی ہیں،  
تاکے زغم زمانہ محزون باشی      باچشم پر آب دل پر خون باشی

سے نوش دل بیش کوشش نہیں باشی      زان پیش کر زین دارہ پیرون باشی

خواجہ حافظ کہتے ہیں کہ عزلت دگو شہنشہ بہترین بیز ہو، لیکن شرطیہ کو کہا اسکے ساتھ یہ سامان ہوں،

دو یا رزیر کش از بادہ کمن دو شنے فراغتے دکتا بے د گو شہر چھے

فرماتے ہیں کہ اگر یہ موقع نصیب ہو تو دنیا د آخرت کے بدیلے میں ہم اسکو ہاتھ سے بینں دیکھے،

من این مقام بدنیا د آخرت نہ ہم اگرچہ در پیغم افتخار خلق انجمنے

اگے چلکر تعلقین کرتے ہیں

بیا کر رونت این کار خانہ کم نشود نزد ہم پھولوئی یا ز منش اپنے منے

ابن میں میں بھی عملت د گو شہر نشینی کی تعلیم دیتے ہیں، لیکن کن مشاعل اور کن اسباب کے ساتھ

اسکو خود انکی زبان سے سُو،

کجھے دہمدی دکتا بے د خور دہ

از بہر دوقن نفس نہ تاج دسریر ہے

از طلس مذصب د خیر حریر ہے

از بہر دفعہ شنگی از بادہ سغال

(ذنک رب الکرم) صحت چہہت از ہمہ نان طفیر ہے

حلوا د منغ د تراہ اگر نیت گو مباش

نزو خرد خدمت شاہ دوزیر ہے

و بک کفاف الگر گیف آید ز دھخت

(کاشٹکاری)

ایک دسرے قلعہ میں کہتے ہیں،

نان جین د خرقہ رپشین اب خور

سیپارہ قرآن د حدیث پیبری

بایکدہ منفس کہ نیز د بہ نیم جو

درپیش حشم بہت شان ملک سکنی

دارے تخت قیصر د ملک سکنی

صل یہ ہے کہ حافظ خیام اور ابن میں قناعت د گو شہر گیری کی تعلیم دینے میں تو برابر ہیں لیکن

علاوہ نظر آیہ گاہ ان دونوں کی قناعت د گو شہر گیری میں بہت بڑا ذائقہ ہے، یعنی خیام حافظ کی قناعت

د گو شہر گیری رہنا نہ ہے اور ابن میں کی زاہدا نہ، اب اخلاق کے رمز شناس خود فیصلہ کر لیں کہ

ان میں سے کون صراطِ مستقیم پر ہے،

## ابن بیین کی غزلیں

فارسی انواع شاعری پر غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ سلسی خیالات اور مناظر کا سماں دکھانیکی  
قصائد مخصوص ہیں، واقعہ نگاری کے لئے تنوی، اور وسیع مگر ایک ہی قسم کے خیالات ادا کرنیکے لئے  
قطعات، غزل کی جو صنف تھی وہ اپنے تفرقی اور چھوٹے چھوٹے خیالات کے لئے تھی جو شعر کے دلوں میں  
پیدا ہوتے رہتے تھے، زوالِ تہذیب اور سوسائٹی کے تغیرات کا یہ نتیجہ ہوا کہ ساتویں صدی میں غزل کی  
صنفِ حسن و عشق کی داستان گولی کے لئے مخصوص پڑ گئی، تمام شعروںے ایران جب غزلیں کئے تھے تو  
وہ عقیقہِ مظاہن سے بریز ہوتی تھیں، یہ محض تصوف کی کرامت تھی کہ باہم ہمارے اس زمین عشق میں  
اسکی جگہ بھی قائم رہی، اور چونکہ تصوف کو فلسفہ و اخلاق سے بہت قریبی تعلق رہا اس لئے اسکے صدقہ میں  
کہیں کہیں اخلاقی مظاہن بھی ادا ہوتے تھے، لیکن یہ جو کچھ تھا ضمنی دعا رضی تھا بمقصودِ حقیقیِ محض عشق ہی تھا،  
لیکن اس پر شور زمانے میں صرف ابن بیین کی آوازِ تھی جو اس غوغاءے عام کی ہم آنکھی سے  
باکل اگاگ تلاگ رہی، اور وہ اپنے چھل مذاق کے مطابق غزوں میں بھی اخلاقی مظاہن ادا کرتے رہے  
چنانچہ قطعات کے مجموعے میں چند غزلیں بھی ہیں جو اخلاقی مظاہن سے بریز ہیں، ان غزوں میں  
سلسلہ بیان کا وصف عام طور پر نایاں ہے، بیان میں صرف چند غزوں کے کچھ اشعار نقل کر دینا  
کافی سمجھتا ہوں، اہل نظر ان جاہر بریز ایں کی قدر و قیمت خود معلوم کر سکتے ہیں،  
دنیا کے نیک و بدھیرو شر، رنج دسرت سب گذر جانے والے ہیں، اس لئے محوادت سے نہ ڈرو  
پر نیان خاطر ہو، اور ہر حال ہیں خدا کے شاکر ہو،

اے دلِ غم جہاں مخواہیں نیز بگندو  
گیتی چوہت بر گذر ایں نیز بگندو  
انہو نہ خوز کہ سیخ بر ایں نیز بگندو  
و در در گارہ پر دفق راست

گلگشت ازین بے سرین نیز گلگند  
با الجملہ پاے دا کہ مردان مردرا  
منت خواسے را کہ شب دیر باز غم  
افتا بادم سحرابن نیز گلگرد  
ابن میں زموج حادث مرس انکله  
هر چند ہت با خطر این نیز گلگرد

عزت دینکنامی زندگی اور دولت دمال کا صحیح مصرف یہ ہونا چاہیے کہ انسان عزت دینکنامی  
حاصل کرے، اس مضمون کو لکھتے ہیں،

|                                  |                                  |
|----------------------------------|----------------------------------|
| نوشته ند برا بیوان کاخ اسکندر    | شنبیده ام کہ بآب زرایں حدیث چونز |
| زد گیرے نزیدی ہبی زم بدرگ        | ہمال ناک جہان را اگر تقاولدے     |
| چنان بزمی کہ چوپریدن وی این کشور | عزیز من دوسرا دن کفر صستہ داری   |
| بجز دعات نگو نیز کہ هتر و هتر    | بهر دیا کذا نامست برد کے بزرگان  |
| کیل نیجت نگوش کن توجان پدر       | پدر کہ جان عزیز شلب رسیده گفت    |
| شبک سفرکن ادا نجا بر و جاسے دگر  | بهر دیا کرد و حشم خلق خوار شتوی  |
| بکار خوش بیسے بیقدیر بود مردم    | بته رخیش بیسے بیقدیر بود مردم    |
| نچور آرہ کشیدے و نجفے تبر        | درخت آگر ترک شدے ز جا بجات       |
| کہ در جہان این نیست اپنے جان پدر | کوش تابتوانی دے بدست آری         |
| و رتگنا کے گبند دار و درگذر      | ایمیل ازین جہان دل آزار درگذر    |
| فرزانہ دار از سر ابن کار درگذر   | کار بجهان لا تی اهل بصارت است    |
| غوط محوز زگو ہر شوار درگذر       | در بحر غم نحرص چون عاص فوح چشم   |
| سن سور دار از سر ابن دار درگذر   | دار بغزد نیست مقام قسر ارت       |
| بکر کم طبع ذمہ دار مار درگذر     | باما بہر مرو کے دوستی نکرد       |

|                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| چون میتوان بگشتن رو حانیاں ہیں<br>سی نماوزین رو پر خار گزد ر                                                                                                            | چون میتوان بگشتن رو حانیاں ہیں<br>سی نماوزین رو پر خار گزد ر                                                                                                            |
| بن ہیں نیشن قدس است جاے تو<br>زین آستان چو جعفر طیار در گزد                                                                                                             | بن ہیں نیشن قدس است جاے تو<br>زین آستان چو جعفر طیار در گزد                                                                                                             |
| ترافت دھنیلت [قرآن مجید کی ایک آیت ہے، "ان ائمہ عن اللہ اقلام" انسان کی ترافت کا<br>صحیح معیار اسکے اعمال ہیں، کیونکہ درخت اپنے پہل سے پہچانا جاتا ہے، بن ہیں کہتے ہیں، | ترافت دھنیلت [قرآن مجید کی ایک آیت ہے، "ان ائمہ عن اللہ اقلام" انسان کی ترافت کا<br>صحیح معیار اسکے اعمال ہیں، کیونکہ درخت اپنے پہل سے پہچانا جاتا ہے، بن ہیں کہتے ہیں، |
| آن را کہ ندانی نسب نسبت حاش<br>او را بند پیچ گواہے چو فعاشر                                                                                                             | آن را کہ ندانی نسب نسبت حاش<br>او را بند پیچ گواہے چو فعاشر                                                                                                             |
| زہرا پرس ان پر عالم دن خالش<br>بارش جڑا رکھ کہ چہ بودت نہاش                                                                                                             | آن را کہ درخت کہ مر او را نہ شنا سی<br>زیر را تشرف مرد جہاں نسب نسبت                                                                                                    |
| در عرفت و عقل و تیرست دکالش<br>بیقدربا مذچو نا مذ بر دمالش                                                                                                              | زیر را تشرف مرد جہاں نسب نسبت<br>شہزادہ نادان کہ در عالم و عمل نیت                                                                                                      |
| او سلطنت یافت کہ نو نیت زواشر<br>تادر دہن شیر نیقی نخصالش                                                                                                               | در ویش کہ او معرفت عالم و عمل یافت<br>از صحبت نا اہل بعد مر جلگہ بگرین                                                                                                  |
| خیر کا ہیں خواہ بگیر بجز نست اے دل<br>خال شکیں رُخ سیم بر نست اے دل                                                                                                     | غلق [فنا چناد چن] با بند پا شکر نیا گزد راست اے دل<br>کی تلقین [ہر کیس برگ بفتحہ کہ دم از دل خاک                                                                        |
| جعد عبرن لکن خوب بر دانست اے دل<br>خویش و بگیا نہ زہر نہ گزد راست اے دل                                                                                                 | شاخ سبل کع سرا بحیب زین بردارد<br>در ہمسہ کا پس دیش نگہ باید داشت                                                                                                       |
| کوسے خلد برین راہ بر نست اے دل<br>از جهان نیت کہ دو قر انست اے دل                                                                                                       | بهمہ غلن جہاں غلن پسندیدہ نماے<br>گزند بر دفق مراد تو بود کار جہاں                                                                                                      |
| نطف عیسیٰ چہ کنی دو رنست اے دل<br>کسادت ہم بابے ہنر نست اے دل                                                                                                           | خود گر فتم کہ نہ دمید بینا سجن<br>اے بسا کا بن ہیں در گر و بگیہ می گفت                                                                                                  |

|                                 |                                  |
|---------------------------------|----------------------------------|
| گوگش پوش من آمد ماہم آوازے      | کہ ہست طاں برجان ہو اے پر بازے   |
| بلے نشین اُو شا خسار سردہ سرد   | چہ می کنڈ نفس اندر وندہ دسازے    |
| لعلم دعقل اگر پر دش کنی جان را  | ز تیر غیب ناند براد نمان رازے    |
| غذے طولی جان تو شکرے خودت       | ع زیر زار مراد را کہ ارز داعرازے |
| بود ز نظر گر کش آرز و نے نفس دی | کے لطیفہ نداد ارزی نیشیانے       |
| بہر ز دابن بین لچو ما نا ک خری  | پاست ازانکہ ہمیشہ سفر آزے        |

غالباً تم کو اچھی طرح معلوم ہو گیا ہو گا کہ آبن بین کی جو اخلاقی تعلیمات ہیں وہ بہت صحیح صاف لاہوری ہیں، اور وہ انہی حضوریات کی بناء پر اپنے نام ہجتوں ہیں ممتاز ہیں، اب میں آخہ میں یہ کے لیے سئیں رہ سکتا کہ ہمارے ہاں اخلاقی تعلیم کے سلسلہ میں ہر طرح کے طلب دیا جس کا مجموعہ جو فارسی سائل پڑھائے جاتے ہیں، اگر انکی بجائے آبن بین کا منتخب کلام داخل نصاب کر دیا جائے تو یقیناً زیادہ مفید ہو، اور اس سے اچھے شانج نکلیں، ابتدائی تعلیم بعض بچوں کی تعلیم ہیں ہوئی بلکہ اسکے آئینہ خلق و سیرہ کی وہ بنیاد ہوتی ہے، اسلام کا لحاظ کر لینا ضروری ہے کہ وہ بنیاد غلط ہے، کیونکہ اسی پر عمارت کی شان شوکت اور حسن استحکام کا دار مدار ہے،

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ  
مَا صَرَّفَنَا مِنْ طَرِیْقٍ

## سورہ یوسف کے ایک واقعہ کی تفسیر از تذکرہ مولانا ابوالکلام آزاد

سعارف عدد بیت میں سورہ یوسف کے ایک واقعہ کی تفسیر شائع ہوئی تھی جبکہ آخرین میں نے  
یضیح لکھا تھا، سعی متاع من زہنا نجہنا ذل برہ است، چنانچہ آج مولانا ابوالکلام کے تذکرہ کا

ایک درج (حادیث صفحہ ۱۲۰-۱۲۱) اس مسئلہ کے تعلق شائع کرتے ہیں، کتاب البلاع پر میں  
(درپن میں بزرگ ہم کلکتہ) میں نیز مطلع ہے،

عام طور پر یہ واقعہ یوں سمجھا جاتا ہے کہ وہ عورتین حضرت یوسف کا جمال صورت دیکھ رائی سی  
بیخود ہوئیں کہ پلوں کی جگہ اپنے ہاتھ کاٹ ڈالے، مگر قرآن حکیم سے ایسا ثابت ہیں تھا، حضرت یوسف نے  
اس واقعہ کے بعد ہی دعا انگی: «لا تصرخ عني یکن هن لاصب لیهین» خدا یا اگر ان عورتوں کے مکر  
دفریب سے تو نہ پہنچا یا تو ممکن ہے کہ میں ان پر جہاک پڑوں، یہاں ان عورتوں کے معاملہ کو کیدیکھا  
لیکن اگر وہ تاب نظارہ جمال نہ لا کر بیخود بوجگی ہتھیں تو اسین "کید" کی کوئی بات تھی، پھر خدا فرماتا ہے،  
نصرت عنہ کید ہن "هم نے ان عورتوں کے کید کو اسکی طرف سے ہٹا دیا" پھر قید خانہ میں پادشاہ کے  
پیامبرت کما، مبابال المسورة الی قطعن اید ہیں، ان دلی بکید ہن علیم یعنی پچھے اس معاملہ کو  
صاف کرو کر وہ بھو عورتوں نے اپنے ہاتھ کاٹ ڈالے تھے تو اسکی حقیقت کیا تھی؟ میرا پر در و گارا کئے مکرو  
غوب جانتا ہے، ان دونوں مقامات میں بھی اس معاملہ کو کید سے تبیر کیا، اور آخری آیت میں قصاف  
صاف تفعیل کو حضرت یوسف "کید" کہ رہے ہیں، اس سے بھی پڑھ کر کہ جب حسب تحریک حضرت  
یوسف پادشاہ نے ان عورتوں سے معاملہ کی تحقیق چاہی تو ان لفظوں میں پوچھا، ما خطبلیک لوزاد و دن

یوسف عن نفسہ ؟ بتلاو کیا حال تاجب تم وگون نے یونس کو پسلانا چاہا تھا، یہ بیان ہی داد و عقین عن نفسہ کا نقطہ ہر بیان عورتوں نے امراء العزیز کی نسبت کہا تھا، متراود دفاتر احباب عن نفسہ، اور داد و تھالاتی ہونی میتحما عن نفسہ اور دلقد، داد دتہ عن نفسہ فاستعصم پس اگر وہ عورتین صورت اسی دیکھ کر مخدوب خود ہو گئی ہتھیں تو اسیں پسلانے اور بہلانے کا مکر کیا ہوا، اگر کہا جائے کہ ہاتھ کاٹنے کے بعد انھوں نے پسلانا چاہا تھا تو یہ قرآن میں کہیں نہیں ہے، وہاں تصرف اس اعتراف پر معاملہ ختم ہو جاتا ہے کہ ان هذا الامالک کریم اور بلاغۃ القرآنی کے خلاف ہے کہ ایک غیر متذکرہ و مجبول واقعہ کی طرف جا بجا اشارہ کیا جائے اپس اس آیت کی یقینی سری طرح صحیح نہیں ہو سکتی، صاف بات یہ ہے کہ ملامت کرنے والی عورتوں کے دلوں میں، وصل پہلے سے کھوٹ تھا، وہ خود حضرت یوسف پر ریجھ ہوئی ہتھیں، مگر بظاہر امراء العزیز کو طمنہ دیا کرتی ہتھیں کہ ایک نو خیر غلام پر مرنے لگی اور اسکو ہی قابو میں نہ لاسکی، یعنی ہم ہوتے تو ایک ہی چلتھیں پا کبازی کی ساری دہوم ختم کر دیتے، فلمسا سمعت بملکوں جب امراء العزیز نے انکی اس مکاری کا حال صناناً تحضرت یوسف سے مقابلہ کر دیا کہ اچھا میں تو اسکو قابو میں نہ لاسکی، اگر اسکی پا کبازی ایسی ہی پسل پڑنے والی ہے تو تم بھی اپنے سارے داد آزادی دیکھو، جب حضرت یوسف سانے آئے تو العبرنة انکی عصمت و پاکی کی عملت نے انکو فاکل کر دیا ڈھلنے ایدی یعنی جب اطمینان عشق و ذلیلگی کے سارے چلتھنام رہے تو پھر یہ کیا کہ اپنا کمال عشق جتنا یکٹے لئے اپنے ہاتھ کاٹ لئے یعنی زخم لگا کر خون بھا دیا، یہ بھی ایک چلتھا کہ نہ مانو گے تو یہ چھری ہو گئی اور ہماری جان، لیکن جب وہ کوہ عصمت اس پر بھی اپنی جگہ سے نہ بھا تو بے اختیار بیکار آتھیں مانہدا بستوان احمد اسی املاک کریم ہم نے تو وہ وہ ناز و عشوہ دکھلا سے اور وہ چلتھ کئے کہ کوئی کیسا ہی انسان ہوتا مگر اپنے کو قابو میں نہیں رکھ سکتا تھا، لیکن یہ تو پاکی و قد و سیت کا فرشتہ ہے جو کو گناہ کا کوئی دام بھی پسنا نہیں سکتا، اس پر امراء العزیز بولی فذ الکن لذتی لمتنی فیہ، دیکھا یہ ہے وہ پیغمبر عصمت اور محیمہ ملکوتیت

جسکے لئے ہم کو ملامت کیا کرتی ہیں۔

ہزار دام سے نکلا ہوں ایک جنیش میں بے غور ہو آئے کرے شکار مجھے خود امراء العزیز کا پر قول ہی تفسیر شہور کی تنید طے کئے کافی ہے، و لقدر اودتہ عن نفس فنا مستحضر ہاں بیٹک میں نے اسکو بہت پسلانا چاہتا تھا، مگر وہ بے قابو نہوا ہی بینی ایسے پاک شخص کے مقابلے میں اپنی ناکامی کا اقرار باعثت عار ہیں، اگر یہ معاملہ صرف محیت حسن صورت ہی کا تھا تو اس موقع پر یہ کہنے کا کون موقع تھا، ان عورتوں نے کہا تھا ان هذلا اللہ علیکم الگوہ صرف حسن سیرت ہی دیکھ کر بخوب ہو گئی ہوتیں تو ملک کریم کیون کہا؟ ذرستوں کی خوبصورتی کا تو شہر ہیں ہے، پاکی اور حمت کے فداسمعت بلکہ ہن۔ اگر صرف ان عورتوں نے حضرت یوسف کی تحریر ہی کی تھی، اور بنیاد ملامت صرف یہ تھی کہ ایک نلام پر کیوں جان دینے لگی اور خود اسکے دل میں کبوٹ نہ تھا، تو اسیں مکمل کو نسی بات ہوئی، مکر کے منی عربی میں یہ میں، "ایصال الشی ایلی العین بطریق ھنی" دکناللہ اللہی دلخواہ جب ان عورتوں کے خیال کو مکر کہا تو اسیں کوئی مخفی بات بھی اندر کی ہوئی چاہیئے، ایک مرتبہ مجھکو خیال ہوا کہ یہ مشہور تفسیر خود ایک حدیث کے خلاف ہے، حضرت عائشہ کی مشہور روایت میں ہے کہ مرض الوت میں آپ نے بال سے کسا ابو بکرؓ کو نماز پڑھنا یعنیکے لئے کہدا، اسپر حضرت عائشہؓ نے اور پھر انکی تحریک سے حضرت عاصہؓ نے کہا "رجل اسیف" ابو بکر ہبھے ہی رقین القلب آدمی میں ان سے نہ ہو سکیا کہ آپ کی جگہ کھڑے ہو کر نماز پڑھا میں، عمرؓ کے لئے فرمادیجئے، اسپر آپ نے فرمایا آنکن صواب حب یوسف، اگر وہی مشہور تفسیر را نی جائے تو آپکی یہ تمثیل کسی طرح بھی درست ہنیں ہوتی ہم ان تادیوں سے بخیر ہیں میں جو مفسر میں نے لامات کا مکروہ کیدہ ثابت کرنے کے لئے کی ہیں، مگر اس صاف صاف تفسیر کے بعد ان تکلفات کی ضرورت باقی نہیں ہتی، حضرت یوسفؓ کے جمال صحدت سے بھی ہیں انکار نہیں، اور حضرت یوسف پر کیا موقف ہے؟ دنیا میں کوئی بھی بھی

بِدْعَوْرَتْ بِهِنْ آيَا، ابْنِيَا سَكَام نُظْرَة وَمَزاجِ انسانِ كَامِل تِرْيَنْ ظُورِهِتْ هِنْ، كَامِل نُظرَتْ  
بِنِيرِاعْتِدَال وَقَوْم خَلْقَتْ دَكَامِشَجَمْ دَهِيكَلِمَكِنْ بِهِنْ، وَكَانْ دَسُولَ اللَّهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
يَشَبْ شَبَابَا لَا يَتَبَهَّهُ النَّهَادَانْ، اور اعْتِدَال وَقَوْم خَلْقَتْ مِنْ اعْتِدَال ظَاهِرِو باطِن دَوْنَونْ  
داخِل هِنْ، پِسْ ابْنِيَا سَكَام كَامِل كَهْ ظَاهِرِو باطِن، دَوْنَونْ مِنْ بَحْرِ جَمَال وَحَسْن وَخُوبِرِدَلِي كَهْ اور كَچِهِنْ هُوتَانْ،  
اور نَهْ هُوكِتَانْ هِيَ، گَرْمَجُودِ جَمَال صَورَتْ كَوْيَي بَيْسِي بِهِنْ بِهِنْ جَوَابِنِيَا كَهْ لَئِي مُجَبْ خَرْدِ مَبَاهَاتْ يَا بَحْرَهُ  
اوْ قَرَآنْ حَكِيمِ اسْكَا خَاص طَورِپَرْ ذَكَرْ، حَضَرْتِ يَوْسَفُ كَامِلِ جَمَال، جَمَالِ عَصْمَتْ وَباطِنِهِ جَسَكَا  
بَلْوَه قَالْ مَعَاذَ اللَّهِ! اَنْ رَبِّي اَحْسَنْ مَتَوَالِي كَهْ مَقَامِ پَرْ بَعْدِ نَمَايَانْ هُوا، مَا هَذَنَ الْبَثَرَا كَهْ  
سَعَالِمِ مِنْ بَعْدِي، اَسْبَحْ لِحَبْ الَّيْ مَأَيِّدُونَيِ الْيَهِ كَهْ اَعْلَانِ مِنْ بَعْدِي، اور اَلِي حَفْيِظُ عَلِيمِ كَهْ  
تَخْتِ جَمَالِ غَلْمَتْ پَرْ بَعْدِي، کِيَا يَهِ جَمَال اُنْكَهِ صَنْ مَقْدَسِ كَهْ جَهَانَ آرَانِي كَهْ لَئِي بِسْ بِهِنْ كَرْتا ؟  
لَقَدْ كَانَ فِي قَصْصِهِمْ عِبَرَة لَا وَلِي الْاَدَابَ،

تَفَسِيرُ سُورَةِ يَوْسَفَ كَيْچِيَه شَهُورِ دَعَامِ عَلِيهِيُونِ مِنْ سَيِّدِ اَنْكَهِ غَلْمَلِي يَهِي، سُورَةُ مَذَكُورَه كَيْ تَفَسِيرَ  
مِنْ يَهِي بَعْثَ بِالْقَصْصِيلِ لِكَهِمَا جَا چَكَا هِيَ،

# بِالْتَّفِيرِ طَوْلَةُ الْمَقْدَه

گلده

یعنی

مجموعہ غزلیات جناب مز احمدی صاحب عزیز لکھنؤی  
از  
مولوی ابوالحسن انت ندوی رفیق دار اخفین

موجودہ شعر اے لکھنؤ و طبعون من من قسم کئے جا سکتے ہیں، ایک وہ جو قدیم طرز شاعری  
پر اب تک قائم ہے، دوسرا وہ جس نے قدیم طرز شنگنگوئی میں زیارگ پیدا کیا ہے، جناب مز احمدی  
صاحب عزیز اس دوسری جماعت کے ایک ممتاز رکن ہیں، دنیا کے ادب میں شاعر کی حیثیت  
سے بارہا انکا ذکرہ اخبارات وسائل میں آچکا ہے اس لئے وہ کسی جدید تعارف کے محتاج  
نہیں، ماگذشتہ میں انھوں نے اپنی غزوں کا ایک مجموعہ "گلده" کے نام سے شائع کیا ہے اسید ہے  
کہ ادب و شاعری کے حلقو نیں وہ وقت کی تکاہ سے دیکھا جائیگا۔

مز اعزیز کی شاعری کی ممتاز خصوصیات ہیں، جذبات نگاری، فارسی کی ترکیبیں کا  
استعمال اور باوجود اسکے کلام کی صفائی اور روانی اور ابتدآل سے رہیز، ہر شعر میں انکی یہ کوشش  
ہوتی ہے کہ جذبات انسانی کی تصویر کیسی بجا سے کیونکہ شاعری وحیت جذبات ہی کو بوزدن فقری  
ادا کرنے کا نام ہے، وہ شعر شعر نہیں بوجذبات انسانی کا ترجیح نہیں، ذیل کے اشعار کو پڑھو کیوں کو سقدر  
انکا لفظ لفظ جذبات کے اب حیات میں ڈوبا ہوا ہی، اور اسکے مصرع مصروع میں سوز و گداز کے  
کتنے شعلے بھڑک رہے ہیں،

آگے خدا کو علم ہے کیا جائے کیا ہوا  
بس اُنکے رخ سے یاد ہے اٹھنا تما بکا

بے نیاز می پتھری ناز سیدہ کارنگو  
 آٹے پھرائیں در توہاگ سب زہرو  
 آج صیاد نے فرمان رہائی تو دیا  
 لیکن انکو کچھ جھین طاقت پر ازہرو  
 دلیں پوست ہوا ک تیرنکاون کیونکر  
 دل پر درست جو اہ پرتاشیز نکلی ہے  
 غم پھان کی لیکر ساتھ اک تصویر گلی ہے  
 مٹے طاسم تصور تواب قدم اٹھیں  
 کہ ذرہ ذرہ پتھوریا یاراہ میں ہے  
 کچھ دردہ ساتھ اپنے جہاڑہ کر چلنگے  
 کیا دیر ہے بیمار مجبت کہیں مر جی  
 بیٹھا ہے جھکائے ہوئے سر جیکوئی  
 بیمار شب غم کوئی کردٹ توادِ حرمی  
 دینا نہ غمزد آنکھہ کو گردش دم آخر  
 بیٹھے ہیں سرہانت تیر کو ارباب نظری  
 کہنے دیکھا کوئی سعیز ناظرین اٹھیں  
 ووہی ڈٹے ہوئے پھر صد اپنے لگے  
 یہی کہہ کہے کے میں نہ زدن کی ہوت افریقی  
 کہ اب آتا ہے اسے دل بی جاناتا ہے  
 ترے دھکے کی حقیقت کو ہیں جھوہ جہیں  
 وہ حریص زندگی ہے جسے اعتبار کئے  
 قیامت کیلے عزیز ریکن ہو فرید کامیری  
 فروع از نہم ہستی کا فقط ضبط تعالیٰ تھا کی  
 عالم کے انقلاب کا اللہ رسمے اثر  
 میں دیکھتا ہوں دلکی بھی دنیا بلکی  
 مرزا صاحب غزلگوئی میں مرزا غالب کے طریقہ کا متبع کرنے ہیں، اور انکی غزوں پر  
 غریبین کہتے ہیں، ارباب نظر جانتے ہیں کہ مرزا غالب کے طریقہ کلام کی کامیابی کے ساتھ  
 پسیردی کس درجہ مشکل ہے، قید کامیابی "کا اضافہ اس لئے کیا گیا ہے کہ آج کل غالباً  
 پرستی کی جو اندھی طلک میں چل رہی ہے ا سن محنت و خطا، عیب و ہنر فضاح و تعقید کی  
 چشم تیرنگ کو گرداؤ کر دیا ہے،  
 مرزا عزیز کی اس قسم کی غزوں کے چند اشعار ذیل میں نقل کو جاتے ہیں، مرزا غالب

کی ان نہ بینوں میں اسی یہ عمدہ شعر لکھا لئے پر بناب عزیز کی جو قدر تحسین و افزاں کیجاے گم ہے۔

دیکھ کر ہر درود دیوار کو حیسہ ران ہوتا  
وہ مرد پہلے بہل دا خلنندان ہوتا

ان سے کرتا ہے دم نزع و صیت یعنیز  
خلق روئیگی مگر تم نہ پریشان ہوتا

مزمر کے دیکھتا تھا میں وہشت میں بار  
کوئی تو میرے ساتھ بیابان نور دھنا

کو سون دیا رعشق میں آبادیاں نہیں  
یادش بخیر جسے مراد نہیں ہا

ظاہر ہوا ہے میرے رخ نیلگوں اب  
اجسام ضبط گری طاقت گدا رکا

ظاہر میں ایک سادہ ورق ہے دل گر  
نقش طالسم راز ہے اک لار ساز کا

دیکھا جس ذرہ کو وہ دیدہ جیران نکلا  
کسکے جلوہ نئی کی آئینہ بندی ہرسو

ترے بیار کا جب کوئی نہ پرسان نکلا  
مرگیا ایک نظر دیکھے گردان کی طرف

ہے ضبط گری میرے نئے اک محل ایا  
گوانسونیں دل کی حقیقت ہی کیوں نہ ہو

در دل میں کیا کہوں جب تہ بان فی نہو  
میری خاموشی کی شریعین لوگوں چاہیں کون

پائی جب خلوت کہیں پینڈ سهم ضبط  
رد دیا سون پکڑت یہ یہاں کوئی نہو

جنخاد اتحان کاعشق میں ہیں یک طاصل ہو  
ستم ہری کیوں نہ بونیا نام اتحان کئیوں ہو

نہ پوچھو دم کے رکنے کا سبب تم نزع یعنیز  
کیا ہو زندگی پر ضبط جسے راگا کئیوں ہو

زمانے کے وادش خود مری نظرت میں اخیل میں  
صیبت دلکی کیا کم ہو یا لامگا اسماں کئیوں ہو

رونائل ملا ہے برک دلکوبیش دکم  
وہ دیغ عشق نقش سویدا کہیں بے

X یہ کہکے بزم دھنیں اک جام پی ایسا  
کہت تک کجیں اسید شراب ہمہ کوئی

دل تاچ کشش تھا کاشش تایج جمال  
ہاں ہاں مجت آپے کی او اضور کی

ما کہ بزم حسن کے آداب ہیں بہت  
جب دل پر اختیار نہ کیا کرے کوئی

مرزا صاحب نے کلام میں فارسی الفاظ اور ترکیبون کی امیرش سے صحت بیان نہ کرت  
ضمون اور حسن ادا پیدا کرنے کی طرف جو توجہ کی ہے اور اسین جس حد تک وہ کامیاب ہوئے ہیں وہ  
داد طلب ہے، حقیقت یہ ہے کہ فارسی ترکیبون سے جقدر و سبع اور غیر محدود معانی چھوٹے چھوٹے  
قردان میں ادا ہو جاتے ہیں محض اُردو یا مہندسی الفاظ کی ترکیب سے وہ طسم معانی نہیں بن سکتا  
ہمارے موجو دہ شعر ائے اُردو میں فارسی ترکیبون کی امیرش کرنے والے اشخاص کی ترت  
پیدا ہو گئے ہیں، لیکن سچ یہ ہے کہ بہت کم اصحاب ذوق سلیم کا ثبوت دیسکے، یہی جیز جقدر کلام میں  
حسن اور بلندی پیدا کرنی ہے اسی قدر ربا اوقات عجیب اور پستی بھی پیدا کرنی ہے۔

ایک شخصت مزاج نقاد سخن علانیہ اسکا قرار کر لیا گا کہ اس بارہ میں مرزا صاحب نے صحت  
ذوق سچی اور سلامت طبعی سے کام لیا ہے وہ درج و ستائش سے مستغنی ہے، اور یہ صحت ان کے  
کلام میں اس قدر عام ہے کہ خاص طور پر دکھانے کی حاجت نہیں، جہاں سے یعنی کلام ٹپھو قدم  
قدم پر یہ حسن نظر آئی گا، چنانچہ اشعار بالا کو ٹپھکر بھی شرخون سکا اندرازہ لگاسکتا ہے۔

بایہم فارسی کی بعض ترکیبون کی صحت کے متعلق مجھے شک ہے، چنانچہ ذیل کے اشعار میں

خط کشیدہ الفاظ اور ترکیبین قابل غور ہیں،

گل چو گلزار میں ہیں گوشن را دزغیرز  
مجھے سے بلیل نے لیا طرزیہ شبواں کا

ایتھرین گی اور حسن کی سرگردیں بال بھی  
لیتے ہیں کام نالہ آتش نشین سے ہم

بیان کرتا ہو جب کوئی مراند از لحشت  
لبوں تک خون میں ڈوبا ہوا فشا تاہو

لیسکن وہی عالم ہو تری خیبری کا  
ہے شور مری لا شش پہ ریگزدی کا

وہ شوق قتل و دلوں دل نہیں ہا  
اب اُنکے اسخان کے قابل نہیں ہا

یغصری ہے مری سواری غمری  
ہمیشہ دفت ستمہا سے روڈگاڑ رہا

بھی پتسلیم ہے کہ اس قسم کے سماحت بہت کم ہیں، اور ان میں سے بعض شاید تو اعد کے روئے صحیح بھی نہیں لیکن فصاحت کا معیار فواعد سے زیادہ بلند ہے یہیں مرزا عزیز سے جس کلام کی توقع ہے اسکو ان شکوک و شبہات سے بھی پاک و صاف ہونا چاہئے، ایک غزل کا شعر ہے،

قد رجوت ش جوانی بڑھا غصہ و زنا کا کرے نے نشہ باندازہ خمار کیا  
بھی شبیہ مرزا غالب کے یہاں بھی اس شعر میں ہے،

دیتے ہیں جنت حیات ہر کے بہے نشہ باندازہ خمار نہیں ہے  
لیکن ان دونوں نہیں جو امتیاز اور فرق ہے ظاہر ہے، مرزا عزیز کے ہاں قلب شبیہ ہو گیا ہے،

اسی طرح یہ چند الفاظ اور ترکیبیں بھی تقابل غور ہیں،

ہنگامہ خبر بشمکش حُن و عشق میں دل یون پسا کہ جیسے عبارت سب و معا  
آئینہ حیات ہے تیرافرود حُن زندہ ہی ہو جو کہ ترا و خناسی  
نہیں زاہد تجھے اندمازہ لذاتِ روحانی بہشتِ روح اک نظارہ ہو ہر آنقت جا  
لذات کی صحت میں شبیہ نہیں، لیکن یہ ضرور نہیں کہ غزل کی زبان میں ہر صحیح نقطہ شیرین اور لطیف بھی ہو،

اس قسم کے بعض اشعار کو جھوٹ کر لقیہ پورا گلگدہ سماحت اور نکتہ چینیں کی دار، دگیرے سے پاک ہے اور اس تارہ نگاہ اور میں صاف چھلتا ہے،  
صفائی در دانی اگر کلام کے حسن، رُخ کا آب و رنگ ہے تو مرزا عزیز نے اسکے بھی بھتریں نہ نے پیش کئے ہیں ذیل کے اشعار کو پڑھو کہ سقدر بے تکلف صاف اور رواں ہیں،  
بدگمان کو میری سیت پر یعنی سکتے کا ہے حکم ہے آئینہ دکھلاو مری تصویر کا  
حلقہ حلقت بڑ رہا ہے اب مری نیزگر کا بعد سیرے میر اسامان سب تبرک ہو گیا

اک خدا کی جان دینے کیلئے تیار ہے کیا قیامت ہی کمر سے باندھنا شہیر کا

شیعہ بھیکر ہگئی، پروانہ جبلکر ہگیا یاد گار حسن و عشق اک داع دلپر ہگیا

ضعف میں کرتا بیان کس طرح آخر دو دل آپکا بیمار اک کروٹ بد لکر ہگیا

ہجکیاں اُئی تھیں دوچار جو ہنگام وفات حق وہ اواز نکست دل بسل قاتل

سو زیاضن کا اثر ضبط سے چھپتا ہکھیں شمع کو آبلہ ستر تا بعدم دیکھتے ہیں

آخر میں یہ ظاہر کر دینا یعنی ضروری ہے کہ شوارے لکھنؤ کی اس نئی جماعت نے قدیم طرز شاعری کے

بیانوں کو کامیابی بہت کچھ بھل کی ہے، تاہم اب تک جو کچھ ہوا ہو وہ یہی ہے کہ قدیم مرثیہ کوئی اکتوفر

کے قالب میں بدل دیکھا ہے اور یہی وجہ ہے کہ سوز دلگ اذ سرست و غم یاس و مام، نامیدی و موت

کے ہدایات بکثرت اور سوسو پہلو سے ادا ہوتے ہیں، لیکن جوش و خروش، برندی و سرستی، رفت و

بلندی، اور معاملات حسن و عشق، اور واردات فلبی کے مضامین کی بڑی کمی ہے، اسلئے ہمارے نئے

متباہ شعر کو اب ان چیزوں کی طرف بھی توجہ ضروری تھصف ما تم ہٹا کر زیم نشا ط قام کیجئے کہ مدت کے

مردہ دلوں میں تروتازگی اور جوش و خروش بیدا ہو اور غم و حسرت کے بجائے ہمارے لونجو اونین

امید اور تریک کے ولے موجز ہوں،

الغاظ کسی قدیم شیرین اور فتحی ہوں لیکن کبھی کبھی وہ کثرت تکرار سے بے مزہ اور کافون کو ٹانگوں

معلوم ہونے لگتے ہیں، مراضا صاحبے بعض الغاظ مثلاً جنڈیات، مدرکر، تاسوڑ، غیرہ کو بار بار دہرا لیا

ہے، ہر غزل میں ملحدہ علیہ یہ الغاظ بڑے نہیں معلوم ہوتے لیکن ایک مجموعہ اور دیوان کی صورت

میں وہ حد احتراز تک پہنچ جاتے ہیں، تاہم ان چند الغاظ سے قطع نظر کر کے اگر اس دیوان کو دیکھا

جائے تو معلوم ہو گا کہ مصنف نے شوارے لکھنؤ کے سینکڑوں ہزاروں بندیں الغاظ اور خیالات

سے اپنے کلام کو اسقدر بلند کیا ہے کہ غزل کی زمین آسمان بن گئی ہے۔

# اے بیجا

## سخنِ حبیب

از جناب مولانا حبیب الرحمن خان شریانی صدراللحد و دامت آصفیہ حیدرآباد کن

کافر عتم سلامی مراد کار نیت

(ایمیر سرو)

|                                    |                                    |
|------------------------------------|------------------------------------|
| لا الہ ہمنگ تو در دامن گلزار نیت   | پس شکین زلف تو در طبلہ عطا نیت     |
| شور و حشت شدز سرا نیت پای طلب      | رکم جان بازی ز پا آمد سرے بردا نیت |
| طبع نازک از نیاز قید سام افتدہ است | رشته الفت چو دارم حاجت نزا نیت     |
| غپھ راشکل دہن شد، شیوه گفتار کوہ   | سرورا قدر سی شذ جلوہ، رفت ار نیت   |
| نیت دولت در جهان جزو صلی بیشم تن   | نقد عیشے در زمان جزو دلت دیدار نیت |
| کیف چشم است تو در بادہ گلزنگ کوہ   | ذوق جام لعل تو در ساغر سرشار نیت   |
| در بہار ان پیر گلشن غنچہ دل دانکرد | چون بھار گلشم آن غیرت گلزار نیت    |
| نیت کارے با طبیب شہر رنجور ترا     | گشته سکین مبتلاے در دل ہمار نیت    |
| دیدہ کر عشق جانان می نیار دیل اشک  | درجور جبات عدل پ تھنا الا نہار نیت |
| از بن ہر ہوے حسرت نالہ سری نزد     |                                    |
| نہماے دلکشا در بند چوبہ ذار نیت    |                                    |

## سپاسِ یزدان

اندولوی محمد احسن اللہ تاقب (سابق میر قند پارسی) پر فیض فارسی و عربی دکٹور یاکالج  
 گواہار ندر خود نیرو سے انسان بود  
 سپا سے کہ شایان یزدان بود  
 خداوندگیتی خداوند جان  
 جان و ادرا مرخدائی تراست  
 گھر ہائے رخشنان بیجھون دھی  
 دم عطر سا از تو یا بد صبا،  
 تو افزاخنی چسیخ گروندہ را  
 بشش از ستارہ منور کنی  
 زین رشک میتوکنی در بہار  
 ہوا قطرہ افشاں و گل ہر طرف  
 گرد ہے فرستی زنوشین لبان  
 بقدسر و نازد، بخند آفتاں  
 با برہ کمان دگبیسو کند  
 زچنانِ شہلا کہ گیسر حساب  
 کہ مستند کردند عالم خراب  
 کہ آتش بجان مقصسل می زند  
 گرد ہے فرشی ز فراند ہان  
 ہمہ داد پر در ہمہ عدل کوش

ز عاصی بھر لحظہ پوزش پذیر  
بشكوہ آنکھا فلین مسٹریں

کرا طاقت آن ستاید ترا  
ندام پسند انجوہ آید ترا

مگر سجدہ آرم بدر گاہ تو  
نسازم این جسم در راہ تو

کچون تغشہ میرم شرام دہی  
برو حانیان قطہ دہی

تبہ کارئی من بدان حدر سید  
کہ چشم گئے ردے یعنی ندید

نسوزے ن دردے یکے مرده دل  
دماغے پر یشان توی مصلح

تو دانی ازین ہاچہ راحصت رسد  
کہ خلے کہ افتاد کے برد ہد

فنان از زمانے کے آیم بتو  
سیہ نامہ خود نایم بتو

زنکرد یہا سر انگنہ پیش  
پشمیر حسرت دل دینہ لشیں

نمامت مگر یا۔ می من کند  
زدیوان غفران نویدے رسد

تو گفت کہ رحمت فزوں از غصب  
ہے سبقت جمی علی غصبی

خدا یا ز رحمت نیسبے بدہ  
بدو شم دگر و زر خسراں منہ

## غزل

مرزا شاقب قرباش لکھنؤی

ذیر مزار جا کر دن تافلک سے کیا میں  
یون بنکے رہ گیا ہوں جیسے کہنی تھا میں

صیاد نچھڑایا مجھے دہ آشیا زاد  
اک عمر جبکی خاطر تکے چُنا کیا میں

کُل جائیگی حقیقت اس عاریت سراکی  
جس دن اُتار دنگا یہ جامنہ نہیں

انہا حسرت دخم اب کیون مری لحد پر  
گوچ بین بھین ہوں لیکن کجی تو تھا میں

پچھو بوتا تو کملتے کا ہیکد رازِ عالم  
شمع خوش بکر بکنی سننا کیا میں

دنیا کے اہل عبرت پڑھ لینکے یہ کتابت  
تھی پچھوڑتا ہوں اک نقش بھیا تین  
دل لے سکا نہ کر دٹ تیر انظارہ کر کے  
بزمِ جہان میں کیوں کیکو ترے سو ایں  
کہتا ہو مجھ سے کوئی تیرے تریب تھا  
ہجران نصیب دل کو وصلت کا ہوتا کرتا  
شاتق غزل ہنین تھی یہ ما جرا سے دل تا  
جو کچھ تھا رازِ اعفت با توں میں کھگیا میں

## کلامِ فانی

جناب شوکت علی صاحب فانی بی۔ اے ال ال بی بیلیں

شب غم پڑھ پھلی تھی مختصر کی  
ہم اپنے جی سے گزرے یونچ کی  
تمہین کسیں سے اپنی جان کہئے  
کشش کیسی کہان کا جذبہ دل  
قضا آئی ہے کیا درد جگر کی  
ہم اکثر جا کے دیرانہ سے پلٹے  
و فاس نے تو کی اور عمر بھر کی  
ہم اکثر جا کے دیرانہ سے پلٹے  
نهیں بیچیں کرنا چاہتا ہے  
ہمارے گھر سے دیرانی نہ سر کی  
مر اقتل انکے ہاتھوں یہ تو باتیں  
کچھ انکے منھ کی ہیں کچھ نامہ بر کی  
نہماں سے عشق کا اللہ رے فیض  
بلکہ شوق کے دم تک مل کی انگیں  
جگریں دہوم ہے درد جگر کی  
اب آنکھیں یادگاریں ہیں نظر کی  
یہ دل کی ہے وہ تربت ہر جگہ کی  
شبِ رقت کئی یا عمر فانی  
اجل کے ساتھ آمد ہے سحر کی

# مَصْبُوْعَةِ حَاجَهِ بَيْكَةِ

## قدیم و جدید معاصرین

اردو سلسلہ صحفت میں چند نئے رسائل و اخبارات خاص طور پر قابل ذکر ہیں، ان میں سے کچھ تو پرانے رسائل ہیں جو نئے دم خم سے میدان میں آئے ہیں، اور کچھ نئے جو ہمارے حلقة معاصرت کی خوشناکڑیاں ہیں،

صحیح امید، اسکا ذکر پہلے بھی ہم کرچکے ہیں، اس وقت ہم نے جو امید باندھی تھی، الحمد للہ کہ پوری ہو رہی ہے، اسکا مقصد اردو میں معتدل، سیاسی، معاشرتی اور ادبی ذخیرہ پیدا کرنا ہے، چند پہلے پرچون میں اس نے قابل تدریض میں شالیک کئے ہیں، اسکے سیاسی خیالات و تعلیمات استوار و مدلل ہیں غوغائے عام کی پیری اسکا مذکور نہیں، یہ صرف حقیقت پر نظر کرتا ہے، سیاست کی تنجی کے ساتھ ادبی لطائف کی شیرینی کو بھی اس نے ملا دیا ہے، رفتار قوم کے پنجے جو شذرات لکھے جاتے ہیں آنکھا خقرہ خقرہ ادب و انشا کی چاشنی میں ڈوبتا ہے، آخر میں ہماری عنوان کے عنوان کے تحت میں قدیم شعراء منتخب اور مختصر ہے، ضمیم دیوانوں کے مالک شرار کا جائزہ لینا البتہ مناسب ہے، لکھائی چھپائی بست صاف اور عدهہ ہے، قیمت سالانہ للہ پتہ، دفتر صحیح امید، امین الد ولہ پارک لکھنؤ،

قوم، جناب عباس حسین قاری علیگ کی ایڈیٹری ہی میں دلی سے ہفتہ وار شائع ہوتا ہے، ادب معاشرت، تہذیب، تاریخ، سیاست ہر قسم کے مضاہین کی سرخیان ہوتی ہیں، لیکن زیادہ تمباخت ملکی و سیاسی ہوتے ہیں، ہمدرد کے سزادی سے کوئی نامور اخبار نہیں نکلا، عموماً جو اخبارات نکلے، انکی حیثیت بعض مقامی ہی، قوم پلا اخبار ہے جس نے ہمدرد کے فراوش شدہ عدکو نزدہ کیا ہے، خیالات پروشن

طرز تحریر پسندیده، ترتیب مودون، مواد و افرز، لکھائی چھپائی صاف، کاغذ بھی اچھا، قیمت سالانہ تھے،  
پتہ: دفتر اخبار قوم (دہلی)،

اعجاز القرآن، امر تسری سے شایع ہوا ہے، اسکا مقصد محض دینی خدمت اور تعلیمات قرآنی کی  
تلیغ و اشاعت ہے، ابھی پہلا پرچہ شایع ہوا ہے، جیسے کوئی خاص قابل ذکر مضمون نہیں، اس لئے  
مصنایں کی نسبت ابھی کوئی راستے نہیں ظاہر کیجا سکتی، لکھائی چھپائی کاغذ ہر چیز محتاج توجہ و صلاح ہے  
قیمت سالانہ ۱۰ روپے، دفتر اعجاز القرآن، حکم روڈ، امر تسری، (پنجاب)

اُسوہ حسنہ، یہ رسالہ کسی جدید تعارف کا محتاج نہیں، چہہ نہیں کی مجبورانہ تعمیل کے بعد  
اب پڑنکھا ہے، اسکی گذشتہ خدمات، اسلامی حلقوں میں فرموشش کی گئی ہوئی، اس رسالہ میں عموماً  
اخلاقی اور صلاحی مصنایں شایع ہوتے ہیں، جس خوش اسلوبی کے ساتھ یہ اپنے ذائقہ ادا کر تا رہا ہے  
یقین ہے کہ اس جدید دور میں بھی وہ آن سے فاصلہ رہیگا، اسکا حصہ نقد عیوب مراغات سے ہمیشہ  
پاک رہا ہے، واقعات حاضرہ کے متلق اسکی راستے ہمیشہ بے لگ رہی ہے، پچھے میرٹھ سے شایع ہوتا  
اب دہلی (بازار چمپلی والاں) سے شایع ہوتا ہے، قیمت قسم اول (۱۰ روپے)، قیمت قسم دوم (۱۰ روپے)

زمانہ کا پنور، یہ رسالہ بھی اپنی گذشتہ شاندار خدمات کے لحاظ سے محتاج تعارف نہیں ایک  
زمانہ میں اردو کے ادبی رسائل میں اسکا شمار سب سے اول تھا، اسکے بعد بعض حالات کی وجہ سے کیا قدر  
اپنے رتبہ سے گر گیا تا، مگر اس جدید دور میں یہ بوڑھا پہلوان بھی نے زیور کے ساتھ بیدال ہیں اُتر رہے  
اسید ہے کہ اگر نشی دیا رائے صاحب نگم کی توجہ آزاد نے سلب نہ کر لی تو رسالہ اپنی پلی شان دوبارہ  
حائل کر لیگا، اور ہر جو پرچہ نکلے ہیں آن میں اردو نظم و نثر کا عمدہ لٹریچر فراہم کیا گیا ہے، اسکے افسانہ کا  
حصہ ہمیشہ پسندیدہ رہا ہے، بعض اقصادی مصنایں بھی اس نے قابل قدر شایع کئے ہیں مرفقاً  
زمانہ کے سخت میں جن سیاسی خیالات کا انہمار ہوتا ہے، شاید قوم پرست انکو پسند نہ کریں لکھائی چھپائی

کافی عدمہ ہوتا ہے، ہر ہبہ میں متعدد تصویریں بھی ہوتی ہیں، قیمت سالانہ للعمر، فرتزمانہ کا پنور،  
 اللطفا میسے، ذنگی محل گھنٹوں کا علمی اور منابعی رسالہ ہے جو کوئی برس سے کامیابی کے ساتھ نہیں ہے،  
 کبھی کبھی اسیں عدمہ مضایں نکلا کرتے ہیں، علماء فرنگی محل کے خیالات اور مجتہدات علمی کو دیکھنا  
 ہر تو اس رسالہ کو منگوائیے، قیمت ہر پتہ: ذنگی محل گھنٹوں،  
 محقق، دل کے متعدد جدید رسائل ہیں ایک نیا رسالہ یہ نکلا ہے جس کا دعوی ہے کہ وہ منہبہ کی  
 عقل و نظر کی میزان سے توبیگا، پہلا پرچہ ہمارے پاس بخوبی ہے، اع سالے کو نکواست انہاش پیدا  
 کیا آجکل دلی میں بر سات کا موسم ہے۔

الوااعظ، حیدر آباد وکن سے ایک نیا ماہوار نہیں رسالہ نکلا ہے، مضایں فلم و نشر پذیدہ  
 ہوتے ہیں، قیمت ہر پتہ: دفتر واعظ، شاہ علی پنڈھ حیدر آباد،  
 محزن، واہور کا یہ پرانا ادبی رسالہ جو تقریباً ۱۸ برس سے تک رہا ہے، ہمارے اکثر ادبی  
 رسالوں کا پدر اول ہے، یہ امراء کے اولیات میں شمار بوجا کا کجد یہ تلیم یافتہ فرقہ کو اسی نے سب سے  
 پہلے اور متوجہ کیا، اس وقت اور دو کے اکابر اہل قلم شلالہ داکڑا قبائل، بیرونی نگ، مولوی حضرت گانی  
 انکا جو ہر تحریر اسی کے ذریعہ نظر عام پر نمایاں ہوا،

شیخ عبدال قادر بنی - اے جبستے علماً اس رسالہ سے علیحدہ ہو گئے، وہ اپنا قدیم دفاتر قائم نہ کر کے  
 تاہم اسکی سخت جانی کی وادی نی پڑی گی کہ اس نے اس نااتفاقی کے باوجود اپنی زندگی کو اس مدت دراز  
 تک قائم رکھا، مولوی تاجر نجیب آبادی کچھ عرصہ سے اسکے ایڈیٹر ہیں، اور ہم نہایت خوشنی کے  
 ساتھ دیکھ رہے ہیں کہ وہ محزن کی نشأۃ ثانیہ میں کامیاب کوشش کر رہے ہیں، اور اب محزن کا  
 تمام دوبارہ زبانوں پر آ رہا ہے، اگر مضایں کے انتخاب میں ذرا اور احتیاط برتری جائے تو اسکی سطح کی  
 بندی میں کوئی شک و شبہ نہ رہے، قیمت للعمر پتہ: دفتر محزن لاہور،

مجلد سوم

ماہ اپریل ۱۹۷۴ء مطابق ۱۳۹۳ھ نامہ

عدد دهم

## مضا میں

|                      |                                                     |           |
|----------------------|-----------------------------------------------------|-----------|
| (۱) شذرات            | مولوی عبد العزیز جدی - اے                           | ۵۰۶ - ۵۱۰ |
| (۲) بعض فرق اسلامیہ  | مولانا عبد السلام ندوی                              | ۵۱۱ - ۵۱۵ |
| (۳) معاصراتہ چینک    | جناب محمد حسن صاحب ا قادری اللاقتصادی               | ۵۲۱       |
| (۴) اصول تعلیم       | جناب ظفر مصیح خان صاحب گورنمنٹ ٹریننگ کالج          | ۵۲۲ - ۵۲۵ |
| (۵) سرید کے چند خطوط |                                                     | ۵۲۵ - ۵۳۰ |
| (۶) غزل فارسی        | مولانا عبد السلام ندوی                              | - ۵۳۶     |
| (۷) غزل فارسی        | ہرلو قی ابو الحنفی ندوی                             | ۵۳۶ - ۵۴۰ |
| (۸) مساوات فاروقی    | مولوی حامد شریف قادری بھیجی الرفی (ایڈیٹر سید) بدھہ | ۵۴۰       |
| (۹) غزل اردو         | جناب مرزا شاہ قربی باش لکھنؤی                       | - ۵۴۰     |
| (۱۰) مطبوعات جدیدہ   | انقلاب دہلی (۵۴۰ھ) مسلمان انڈس ٹائمز نیشنل          | -         |
| (۱۱) مطبوعات داروت   | مسدیس ہاروت داروت                                   | ۵۴۰ - ۵۴۹ |

تصحیح - بنرویں "خون جیب" کے درمیان ہیں جب ذیل تصحیح زمائن،

۱۔ طبع نازک بے نیاز از قید رسم انتادہ است ،

۲۔ آئین فخر کے مفعع ثانی ہیں "در دل" کی بجائے در دل چاہیے ۔

ایڈیٹر

# شہنشاہ

از مولوی عبدالمadjibی (اے)

حال ہیں مسراں بند کے شور روزانہ اخبار نیو انڈیا کے علی ضمیمہ میں محمد برائیم صاحب کے  
قلم سے علامہ شبلی کے معرکہ الارام رسالہ کتیجہ نہ اسکندر یا کا ملخص ترجمہ شائع جواہے، ترجم صاحب کی  
کوشش بہ صورت قابل تائش ہے، لیکن افسوس ہے کہ بیوی اختصار نے ترجمہ کو بے طف بنا دیا ہے  
مدت ہوئی حیدر آباد کے ایک صاحب نے رسالہ مذکور کا پورا ترجمہ انگریزی میں کیا تھا ابواں زمانہ میں  
شاریع پہنچایا تھا، لیکن اسے فلپی پابندیوں نے خٹک دے مزہ بنا دیا تھا، ضرورت اسکی کی نظر معمد علی کی  
قابل بہبیت کا کوئی شخص اسکے مطالب کو اپنے طرز پر انگریزی میں ادا کرے سبھیں ترجمہ کی جنگ ہے۔

بھگاں کو ہندوستان کے درسے صوبوں پر جلتلوق دامتیاز محل ہے وہ ملخص سیاست کی  
بانپر نہیں ملخص اس بنا پر نہیں کہ اس نے بزرگی، باسو، وسہما پیدا کئے ہیں بلکہ علم و فن کے ہر  
شہر میں اسکا قدم سب سے آگے ہے، پیغمور سے بڑھ کر اس وقت دنیا میں کسی شاعر کی شہرت نہیں، نوبل پرائز  
جو اساتذہ علم و ادب کے لئے سب سے بڑا نامہ سمجھا جاتا ہے، کئی سال ہوئے ابھیں بیل چکا ہے، اور شور  
انگریزی پیش میکلن کمپنی اسکی تصانیف کا کامی بارٹ (حق اشاعت) ایک ایک ذیرہ دیتے ہو لا کہہ معافرضہ  
وکر خود میں ہے، اس تاریخت بھگاں ہی کی شہزادگری شاعر ہے ہوئی ہے، نی لوگوں میں اس وقت  
ہر زندگی پر اپنے چھپا دھیا کی شاعرانہ شہرت کا آفتاب عروج پر ہے، بڑے سے بڑے اگریز ناقہ دین سخن  
اکی داد دینے پر بہادر تیوا، سرجے، ہمی پوس نے طبیعت و علم الحیات میں اس پایہ کے لکھنا فاتح

کئے ہیں کہ ہے، اور مانڈل تک کے نام اسکے سامنے ماند پر لگئے ہیں، فن کیمیا (کمیسٹری) میں سرپی۔ سی رائے کی تحقیقات و اجتہادات سے یورپ میں استناد کیا جاتا ہے، داکٹر بر جندر ان احتیاطیں کی فلسفیانہ علیت یورپ کے اعلیٰ علمی طبقوں میں سلم ہی، آر، سی دت اور پروفیسر جا دونا تھے سرکار کی موافقانہ ہمیت کے کو اخخار ہو سکتا ہے، اسی طرح طب، ریاضی، ہمیت، سفلت، اقتصادیات غرض ہر علم و فن کی جلسہ میں فرنڈن

بنگال نے تھیں یورپ کے پلو میں پی جگہ بنگال لی ہے، لیکن کیا اس ساری آبادی میں کوئی مسلمان نہیں بنتا، مہدوں بنگالیوں میں اس درجہ درجہ کے اگر سود سوا فزاد ہو چکے ہیں تو مسلمان بنگالیوں میں کم سے کم دس پانچ تو اس میاہ پر پورے اترتے، لیکن کیا دو ایک کا نام عربی لیا جا سکتا ہے؟ سنتے ہیں کہ بنگال کے مسلمان جوش دلولہ، عدم وجد نظری، محبت دغیرت قومی میں اپنے ہم مذہبوں سے بہت آگے ہیں، کیا کسی پر جوش دباہت وغیرہ قوم کی دماغی سطح اسقدر پتہ رہنا چاہیے؟

### \* \* \*

اردو جقد اول نظر میں کم یا معلوم ہوتی ہے، حقیقتہ اس قدر ہیں، اس ظاہری کم مانگی کا ایک بہت سبب یہ ہے کہ ہمارے ہاں اب تک پیشگ (نشر داشاعت) کا کوئی مقول و باقاعدہ انتظام ہی نہیں، یورپ میں یہ ایک مستقل فن کی حیثیت رکتا ہے، سینکڑوں بڑے بڑے کار خانے اور کمپنیاں محض نشر داشاعت مطبوعات کی غرض سے قائم ہیں جو شائیقین کتب کو انکے مذاق کی مطبوعات سے برابر آگاہ کرتی۔ ہمیں انگلستان کا ہنایت مشور دار الاداشاعت نامیں بکھر کھب ہے، اسکا دعویٰ ہے کہ وہ انگلیزی زبان کی ہر کتاب کو خواہ کسی ملک اور کسی زمانہ میں پھیپھی ہو جائے کہ سکتا ہے بشرطیکہ دنیا میں اس کا جو دکھیں باقی ہو، اس سے جیسا طحلہ اس نے یہ سولت پیدا کر کی ہے کہ جس فن سے اذق ہو اسکی اس طبائع دیدیجائے اور وہ اس موضوع کے متعلق تمام مطبوعات کی ایک فہرست مع انکی ایمت اور صنف کے نام وغیرہ کے جیجادگار کو خریدیا رہا ہے میں سے خود انتخاب کریے، اردو کے مئے بھی

جب تک بڑے پیانہ پر کوئی دارالاشراعت نہ قائم ہوگا ابھیں علوم کی ترقی ہیں ہو سکتی ۔

—————  
xx  
—————

ہمارے ہان کسی تعلیم یا فن جاہت کے ساتھ بھی اگر یہ سوال پیش کیا جائے کہ اردو میں فنِ نظر یا کچھ کتابیں ہیں تو خاید ہر شخص اسکا جواب فنی ہی ہے، حالانکہ واقعیہ ہے کہ اردو میں اس فن پر متعدد کتابیں موجود ہیں، ذیل میں چند کے عنوانات مع انکے سینم طبع و اسکا مصنفین کے درج کیے جاتے ہیں:

| كتاب          | مصنف                                 | سنة و تفاصي طبع |
|---------------|--------------------------------------|-----------------|
| کوائف المنطق  | مشتری بے اسکاٹ (بریلی میں پادری تھے) | ستھ ۱۸۶۲ء کلہنو |
| خلاصۃ المنطق  | بابودی پرشاد                         | ستھ ۱۸۶۳ء کلہنو |
| مبادی الگھلة  | مولانا نذیر احمد                     | ستھ ۱۸۶۴ء دہلی  |
| منطق قیاسی    | بابو ننگوپال ایم۔ اے                 | ستھ ۱۸۶۹ء لاہور |
| منساج المنطق  | محمد رضا خان                         | ستھ ۱۸۷۰ء کلہنو |
| منطق استخراجی | چودہری علی گوہر ایم۔ اے              | ستھ ۱۸۷۹ء لاہور |
| منطق استقرائی | پیرزادہ محمد حسین ایم اے             | ستھ ۱۸۸۱ء لاہور |

انکے علاوہ ہم کے مشورہ شرقي کتبخانوں میں اور بھی متعدد کتابیں اردو میں منطق کی بحث میں لیکن انکے وجود کا کسکو علم ہے؟ اس عام تجزی دلائلی کا اگر کچھ علاج ہو سکتا ہے تو صرف یہی کو اعلیٰ پیانہ پر کیک دارالاشراعت قائم کیا جائے ۔

—————  
٤٠  
—————

عدم و غزوں کی ترقی کا ایک بڑا ذریعہ یہ ہے کہ حکومت کی طرف سے مصنفوں والہ قلم کی قدر ذاتی کیجاۓ، انکی تصویفات کی سر پرستی ہو، اور انہیں گرانقدر و ظائف و میراث کی جانب سے

محلن کر دیا جائے، مشرق میں بھی شہ اس طبقہ پر عمل رہا ہے، اور جمہوریت پسند و حرمت دوست  
معزب بھی اس دائرہ سے اپنک قدم باہر نہیں رکھ سکا ہے، انگلستان، فرانس ہر منی ہر مکان  
اک دیش یہ طریقہ اپنک باری ہے، خود ہندوستان میں گورنمنٹ آج سے چالیس پچاس سال پیشتر  
اس اصول پر عامل تھی، مولانا نذریہ حمدکی اکثر تصاویر اسی دور کی یادگار ہیں، آزاد و حالمی کی بھی  
بعض تحریریں اسی سلسلہ کی کڑیاں ہیں، لیکن ایک عرصہ سے یہ مدفأباً سرکاری بحث (تفصیل) سے  
نکال دیگئی، کیا اب گورنمنٹ کے نزدیک ارد کو اسکی ضرورت باقی نہیں، یا گورنمنٹ کے اہل حق  
اب اتنے جو سرتاس و علم دوست نہیں رہے جتنے پیشتر ہے؟ اسقدر تو یقینی ہے کہ مولانا نذریہ حمدکی  
سیادتی ایک نکتہ پر جو تقریبات اسوقت کے ڈائرکٹریں ملکیات اور رفتہ رفتہ گورنمنٹ کے تحریر کی تھیں، انکی

تقریب موجودہ اعلیٰ عہدیداروں سے ہرگز نہیں ہو سکتی

۔۔۔۔۔

اسی زمانے کے ایک ذنش قمتوں مصنف مولیٰ مظہر المحت مظہر ہیں، ولیٰ کے باشندہ، پہلے شاید  
کسی اسکول میں ماسٹر تھے، پھر ایک رئیس کے اتمام ہو گئے، نئے میں انہوں نے ایک کتاب  
مظہر المفاہیں کے نام سے ترجمہ و تالیف کی، جسیں پورپ کے علوم و فنون و دیگر حالات کے متعلق  
تیس تقریب مصاہیں ہیں، کتاب کی خواست پھوٹی تقطیع پر دیر طھ سو صفحہ کی ہے، نوعیت مصاہیں کا اندازہ  
عنوانات ذیل سے ہو سکتا ہے،

(۱) غبارہ یا بیرون، (۲) کتبخانہ ہا سے پورپ،

(۳) خاصہ کمر بائی یا الکترسی، (۴) میاس ارٹچ یا آلمہ بیر دیٹر

(۵) قوس قزح، (۶) آلات برتنی،

(۷) مرکز اسلام کیم برجن یونیورسٹی، (۸) بھلی اور عدد غیرہ،

کتاب مولیٰ درجہ کی تھی، لیکن حکومت کی سرپرستی اسے بھی حاصل ہو گئی، مصنف کو معقول صلح طا اوستا ب طبع ہوئی، اسکے دیباچہ میں مصنف صاحب اپنے ایک تذکرہ شعر فارسی کا تذکرہ ان الفاظ میں کہتے ہیں:-

”وہ زاد شاعون کی پانچ برسیں تائیں نکلی، جان کپائی تلاش کی مصنف جانتے ہیں  
فارسی شاعون کی ایسی تائیں نکسی نے نکلی تھی، مکتمبٹ کی بات ہے اسکا کوئی خریدار نہ ہو  
ایک صندوق میں پڑی ہے، نجات دین ہے کہ دی ہے، اگر خدا نے چاہا اور کچھ سرمایہ بھی  
پہنچا تو خود ہی لکھوں گا، اگر نہ ہے کوئی بھی لکھا، اسکے سباؤں قدر و ان ہے“

کیا اسوقت بھی کسی ابل قلم کو گورنمنٹ سے وہ حسن فلن ہے جو کام نہ فقرہ زیرخط میں نظر آتا ہے“

لہذا اس کتاب سے یہ بھی پتہ چلتا ہے کہ اسوقت گورنمنٹ کا ارادہ اُردو یونیورسٹی کے قیام کا تھا  
چنانچہ خود یہ کتاب بھی اسی سلسلہ میں نکلی گئی تھی، مصنف کہتے ہیں کہ ہم لوگ،  
اپنی مصنف سرکار کا شکر یہ ادا کرتے ہیں کہ عنقریب اہمین علم کی یونیورسٹی بیان اُردو بھی  
معزز ہریتوالی ہے، لیکن یہ کام کچھا سان ہیں، بڑا ہماری ہے، مدت چاہیئے جب ان علم کی  
کتابوں کا ترجمہ ہو، اس خیال سے اپنے ہم دلنوں کی بہبود کے لئے اور اس نظر سے کہ  
یونیورسٹی مذکور کی اعانت ہو، اصرار الفلاحی.... ایغ“

یہ عجیب لطیفہ ہے کہ جو خواب شما لی ہند میں شاعر ہیں دیکھاں ہملاں کی تعمیر ہے اس سال کے بعد  
لیکن ہیں پوری ہوتی نظر آ رہی ہے،



# مقالات

اسلام میں مختلف فرقوں کی نشودنا

اور

اُسکے علل و اسباب

انمولانا عبد السلام عندي

خیالات اگر پہ بہات خود ادی نہیں لیکن وہ مادیات کے سلسلے سے اگر نہیں میں ہمارا داماغ جو خیالات کا گنجوارہ ہے وہ خود مادیات سے گھرا ہوا ہے، اسلئے ذروں کی جنبش، ہوا کی حرکت اور یا کی سیجن، مناظر طبیعیہ کی دلفریبی، قوس و قزح کی بوفونی، توار و دن کی جنبکار، غرض دنیا کی ایک ایک پیزیز ہمارے داماغ میں ایک غیر محروس نوکر بھائی ہے، اور اس سے خیالات کی جو لبرین رہتی ہیں وہ مختلف علوم، مختلف تلقیاً، اور مختلف مذاہب کی صورت اختیار کر کے بھرپور ان بجا تی ہیں، یوں کا مسئلہ جذب کرتش کتنا غلیم اشان اور کتنا نیقہ خیز مسئلہ ہے، لیکن اسکا رجگ دریشہ صرف انگور کے ایک خوشہ کے ساتھ وابستہ ہے،

یونان اور ہندوستان و دنون کی سرزیں نے بکثرت دیوتا پیدا کئے، لیکن یونان کے دیوتا اکثر حیں، خوبرو اور نرم خوبو تھے کیونکہ وہاں کے دلفریب مناظر اسی تم کے لطیف مذہبی تھنیں کو پیدا کر سکتے تھے، لیکن ہندوستان کے دیوتا سخت بھیب خونک اور ذرا ولی نہیں تھے ان نو دار ہوئے کیونکہ یہاں کے غلیم اشان میدانوں، جنگلوں اور پہاڑوں کے ظفار سے داماغ میں اسی تم کے بھیانک خیالات پیدا ہو سکتے تھے، دنیا میں جو لوگ کسی مذہبی عقیدہ کو تسلیم کرتے ہیں، انکا داماغ بھی مختلف اسباب سے انکے تجول کرنے کے لئے پہنچ سے تیار رہتا ہے، مثلاً شیعہ مذہب کو سب سے زیادہ ایران میں فروع حاصل ہوا، ابی مذہب کے بانی اور اسکے پروپریوسمیتے پہلے ایران میں پیدا ہوئے، لیکن اسکا صحن

سبب کیا تھا؟ اسکو یورپ کے شورستش ق داکٹر براؤن کی زبان سے سننا چاہئے، وہ پنی کتاب نقطہ انکاف میں لکھتے ہیں،

ایرانیان کے از قدیم الایام ہوا رہ اقتدار بائیکہ سلطنت موجودت ہوئے ای است درہ بن ایشان

راخ نشہ بود، دازعہد ساسانیان متاد بوند بائیکہ پادشاہن خود را موجودات فوق بشیری  
وچیزے شبیہ بالہ محوب دارند (چنانکہ شاپور اول یعنی شاپور بن اردشیر بابکان دکتبہ خود را  
موس (خداء) و انسانی نامہ، طریقہ شبیہ درستہ امامت بالغورت خلیے مناسب طبع ایشان

ہی مود، این است کلم کم منہب شبیہ در ایران رواج یافتہ خطہ ایران مرکز دپنا گاہ این شبیہ  
از اسلام گردید، شبیہ نیز فرق مختلفہ ہی باشد، بعضی آنکہ ائمہ را فقط مخصوص ہی دانند بوند ائمہ  
ازین پاہہ بالاتر روندا، مگر باں اکتفا نکرہ ایشان را دارا ہے بعضی از نووت الہی یا آنکہ ظاہر  
خداوند تعالیٰ سیدانند و این طلاقہ باسم غلامہ معرف اند، غلامہ نیز چندیں فرقہ بودہ انکہ در  
جزییات باہم اختلاف داشتہ اند، دے بقول محمد بن عبد الرزیم شہرتانی در مل و محل معتقد  
ایشان ازین چار طریقہ بیرون بودہ است، تنسع: شبیہ، یا طول رحمت بہار شبیہ یعنی

پیردان شیخ احمد احصائی را در جز این طریقہ ایزہ باید محوب مود، بنا بر این صہل درین طریقہ  
یا بیہ را در ہیں معتقدات و طریقہ شبیہ باید صحیح مود، اصول عقایق شبیہ انترار ذمیل است۔

(۱) ائمہ اثنا عشرینی علی بایازوہ فرزندش ظاہر ہر آنی دوارا ہے نووت و صفات الہی بعد از  
(۲) ازانجا یکلہ امام دوازدھم درستہ ازان ظاہر غائب گردید و فقط در آخر الزمان ظہور خواہ کرو  
برے ائمہ نہیں را پر کند از قسط و عدل بعد از انکہ پرشدہ باشد از ظلم و جور، دار انجا یکم تو نہیں  
ماہابہ پڑا بیت و دلالت او عتیق باشند و خداوند معتقدا سے رحمت کاملہ خود باید منح خواجہ  
مردم بنا یہ و امام غائب را در محل دسترس ایشان قرار دہد بنا، می ہنہ المقدمات

ہمیشہ باید مابین مومنین کیک نفر یا شرک کے بلا واسطہ یا امام نائب (قصاص) و راظبہ داشتہ با سطہ

فیض بین امام و امت باشد و این چین شخص را با صطلاح ایشان شیعہ کامل گویند۔

شیخ احمد اسائی و بعد از وفات حاجی سید کاظم رشتی در نظر شیعیہ شیعیہ کامل و واسطہ فیض بودہ

۔ بعد از فوت حاجی سید کاظم رشتی در ۱۲۷ھ اب اسلام ہو کے جانشین دے یعنی شیعیہ کامل بعد

از وکل عوام ہبہ بد دلے طول نکشید کہ دیدنی برائے این مقام پیدا شد یعنی حاجی محمد کریم خان کو مان کر

رمیں کل شیعیہ متاخرین گردید و دیگر مرزا علی ہمدرد شیرازی که خود را بعقب باب بخواز مفہوم د

معصوم دا زین کلمہ تقریباً جان ہمی بود کہ از شیعیہ کامل ارادہ ہی شد،

لیکن شیعیہ اور بایہ کے علاوه اسلام میں اور بھی مستعد فرقہ پیدا ہوئے، اور انہوں نے مختلف

عقاید وسائل ایجاد کئے، اسلئے اگر ان عقاید و اعمال کی تاریخ جدید طرز پر مرتب کرنی ہے تو مکونہ نہایت

ردیدہ ریزی سے تپہ بخانا چاہیے کہ یہ فرقے کن اسباب سے پیدا ہوئے؟ کن اسباب سے لوگون نے اُنکے

خیالات قبول کئے؟ کن لوگون نے اُنکی تائید کی؟ کن اسباب سے وہ ایک خاص زمانہ میں پیدا ہوئے؟

او، ان تمام پیروں کا اسلام کی تاریخ پر بحثیت مجموعی کیا اتر پڑا؟ یہ سچ ہے کہ ان فرقوں کی تعداد اور

انکی شاضین اس کثرت سے ہیں کہ اگر ہر ایک کے عقاید وسائل پر ان حیثیتوں سے بحث کیجا گئے

تو ہنکو کا سیابی ہنین ہوئی، تاہم مالا یاد دش کلمہ لا یتو ٹکلہ کے لمحات سے اس دلچسپ بحث کو بالکل

نظر انداز بھی ہنین کرنا پڑا ہے۔

علویہ یا تناسیخہ شیعیہ فتنہ اگرچہ اس عقیدہ کی بناء پر پیدا ہوا کہ خلافت صرف اہل بیت میں نصأ محدث

اور کوئی دوسرا شخص یعنیہ کا جانشین ہنین ہو کتا میکن آگے چل کر یہ عقیدہ مختلف ظاہر میں خایاں ہوا، غلامہ کا ایک

فرقہ پیدا ہوا جو حضرت علیؑ اور بدسر سے ائمہ کو خدا یا معلم ہر خدا تسلیم کرتا ہوا، یہ فرقہ جن اسباب کی بناء پر

پیدا ہوا اسکی نسبت علامہ شہرتانی مل و خل میں لکھتے ہیں،

”غایبہ وہ لوگ ہیں جنہوں نے اپنے الہ کے حق میں خوکری میانٹک کر کر خوفیت کی حد سے  
مکال دیا، اور ان پر خدا کے احکام رکھائے، ان لوگوں نے کبھی کسی امام کو خدا سے تبیہہ دی اور  
کبھی خدا کو خلوق سے، منکر یہ شبہات حلوبیہ، تاسیعیہ اور ہبود و فصارے کے مذاہب پیدا ہوئے  
کیونکہ یہود نے خانق کو خلوق سے اور نصاریٰ سے خلوق کو خانق سے تبیہہ دی، بس یہ شبہے  
غلۃ شیعہ کے ذہنوں میں سراست کر گئے، میانٹک کر انہوں نے بعض انہوں نے پیدا ہوئے پر خدا کے احکام رکھائے  
سب سے پہلے عبداللہ بن سبا نے جو یہودی تھا اس قسم کا خیال پیدا کیا، اور دوسرا سے یہودی  
یعنی عبداللہ بن سودا نے اسکی تائید کی،

ان دونوں کا مقصد اگر پہ بھی اک علامہ المنصور نے کتاب الفرق میں تصریح کی ہے  
یہ تناکہ مسلمانوں میں بھی حضرت علی اور انکی اولاد کے متعلق دہی نمہی عقیدہ قائم کر دین جو عیاصیوں میں  
حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی نسبت قائم بوجھ کتا تھا، لیکن آگے پل کر اس عقیدہ نے تاریخ اسلام میں تعدد  
پریشکل پیدا کر دیا، ابوسلم اصفہانی اسی وقت کی بل پر بغا میہ کے مقابلہ میں کھڑا ہوا،  
اور چو لوگ اس عقیدہ کے قائل تھے انہوں نے اسکی اعانت کی، شیبان بن سلمہ المخارجی کی نسبت  
کتاب الفرق میں تصریح کیا ہے،

واعان ابا مسلم علی اعدائہ فی حرثہ  
اس نے ابوسلم کو اسکے خشنوں کے مقابلہ میں مدد دی  
وکاراً معذلاً یقول بتبیہ اللہ بتحال لحقة  
اوڑ کے ساتھ اس بات کا فائز تھا کہ خدا اپنی خلق کے مقابلہ میں  
ظفرا سے عبا یہ جو اس عقیدہ کے سیاسی خطرات سے واقف تھے، اس قسم کے لوگوں کو کبھی ابھرنے  
ہنسن دیتے تھے، منصور نے ابوسلم کو اسی بنا پر مغل کر دیا کہ وہ خود اس خدا کی طاقت کی بنا پر مستقل  
سلطنت کا دھوپیدار ہو سکتا تھا، خداسان میں یوسف البر نامی اسی قسم کا ایک شخص پیدا ہوا اور رب سے  
لوگوں کو اپنا متعین بنالیا تو ہمدی نے فوج کے ذریعہ سے مکمل گز نثار کرایا اور پاٹی دیدی، اسی سنہ میں

شقق نے بنت کا دعویٰ کیا، بہت سے شبدرے دکھائے اور تنازع کامدی ہوا، محمدی نے اسکا بھی انتصال کر دیا، عقدهم کے زمانہ میں باہم نے اسی قسم کی قوت کا اظہار کیا اور وہ بھی قتل ہوا۔  
بادشاہ کی انتہائی طاقت یہ ہے کہ وہ لوگوں کو خدا کی فکل میں نظر آئے، لیکن خلفاء سے عباسیہ پر نکلے اس عقیدہ کی سیاسی پیجیدگیوں سے ڈالف شقق اسلئے جو لوگ انکو خدا بناتے تھے وہ انکو بھی ناپسند کرتے تھے، ایکبار خراسان سے بست سے معتقدین تنازع آئے اور منصور کے محل کے روزگارم گھوم کر کہنے لگے کہ ”یہ ہمارے خدا کا محل ہے“۔ منصور سختا برہم ہوا، اور پونکہ اسوقت محل میں کوئی سواری نہ تھی، پیادہ پانچلا، عام اعلان کیا گیا اور ان میں چہہ سوادی قتل کر دیتے گے۔

اس عقیدے کے سیاسی خلافات کے پیش نظر کہنے کے بعد اسی نکاح کلام کے بست سے عقدے خود بخوبی ہو جاتے ہیں، فرق اسلامیہ میں صرف معتزلہ کا گردہ ایک ایسا گردہ ہے جو خدا کو ہر حیثیت سے منزہ مانتا ہے، اس نبایپر انکا منہب عقیدہ تشبیہ دھلوں کے بالکل منافع ہو چاہیچے  
علامہ شریعتی مل و نخل میں لکھتے ہیں،

|                                             |                                                     |                                                                                               |                                          |
|---------------------------------------------|-----------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| وكان التشبيه بالأصل والوضع في الشيعة        | وإنما أعادت إلى بعض أهل السنة بعد ذلك               | ونتمكن لا للعنزال فيهم لمارا وإن ذلك لقرب                                                     | إلى المعمول وبعد من التشبيه والخلول له   |
| درہل تشبیہ کا عقیدہ شیعوں تک محدود تھا، بعض | ابن سنت میں یہ عقیدہ ہوا، میں پیدا ہوا، اہل سنت میں | اعتزاز کو سون خاصل ہوا کہ انکے نزدیک یہ عقیدہ                                                 | عقل سے فریب اور تشبیہ دھلوں سے بیعد تھا۔ |
|                                             |                                                     |                                                                                               |                                          |
|                                             |                                                     | اہل سنت والجماعت میں خلفاء عباسیہ نے اعتزال کی جتنا یہدی کی، انکی وجہ صرف یہ تھی کہ           |                                          |
|                                             |                                                     | عقیدہ تشبیہ دھلوں کی بنیاد سرے سے اکھڑ جائے، اور بوسیاسی پیجیدگیاں اسکی دہبے سے پیدا ہوتی ہیں |                                          |
|                                             |                                                     | وہ پیدا ہونے پا میں۔                                                                          |                                          |

معزول نے فتنہ صفات کا مسئلہ جکا جعل یہ ہے کہ خدا کی ذات میں الگ الگ صفات ہیں پائے جاتے، بلکہ اسکی ذات ہی تمام صفات کا مظہر بخالی ہے، اس غرض سے ایجاد کیا تھا کہ تعدد والی یا تعدد دار، اسکی فتنہ کیجا سئے، لیکن چونکہ اس عقیدے سے مسلم خود بخود باطل ہو جاتا تھا، اس لئے خلفاء عباسیہ نے خصوصیت کے ساتھ اسکی تائید کی، علامہ شہرتانی نے مل و محل میں لکھا ہے۔

وَلَمْ يَرِدْ جَمَاعَةٌ مِّنْ بَنِي إِيمَانٍ عَلَى قَوْلِهِ بِالنَّقْدِ

وَجَمَاعَةٌ مِّنْ خَلْفَاءِ بْنِ الْعَبَّاسِ عَلَى قَوْلِهِ

إِنَّمَا فِي الصَّفَاتِ وَخَلْقِ الْقُرْآنِ لَهُ

خلفاء عباسیہ نے مسئلہ تقدیر کی تائید جن سیاسی مصالح کی بنیاد پر کی اسکی تفضیل آگے آئی، لیکن خلفاء عباسیہ نے مسئلہ فتنہ صفات بخلق قرآن کی بوجماعت کی اور کہ مدد بر عقیدت پیشیہ و علوک اقطع دفع کرنا تباہ اسکے نزدیک سلطنت کے لئے خطرناک تھا۔

فَرَدْ خَرَبِيَّةٌ | اسلام سے پہلے نوشری و ان کے عمد میں ایک فرقہ پیدا ہوا تھا جو صراحت کیہے کے نام سے تصور تھا

اُن لوگوں کا عقیدہ یہ تھا کہ ہر چیز مباح ہے، کوئی چیز ناجائز ہیں، تمام لوگ نور، زین اور زدن میں شریک مسادی ہیں، ایک شخص نہایت آزادی کے ساتھ درسے کی دولت، جامداد اور بی بی سے فائدہ اٹھا سکتا ہے، روس میں باشوہریم کی بنیاد پر اسی مدعی ہوتی ہے،

اسلام میں بھی اسی قسم کا ایک فرقہ پیدا ہوا جو حرسان رہے، اصفمان، اوزباکجان، کرغ

ابی دیف، دو، در بخان، هروان، مصبرہ، ماسنداں اور ان اطراف کے تمام دیہات اور قصبے میں پہل گئیا۔

اس فرقہ کی دو قسمیں تھیں، باکیہ اور مازیاریہ، اور دونوں کے دونوں محمد کے لقب سے

مشهور تھے، فرقہ باکیہ، بابک خرمی کا پیر دتا، جو آذر بامجان کے ایک کوہستانی علاقہ میں پیدا ہوا اور اسقدر مطلق اپنے نی اور فتنہ پردازی شروع کی کہ خلفاءے نوعیں کو تقریباً ۲۰ برس تک اسکے مقابلہ میں مصروف کارزار رہنا پڑا، بالآخر عقیم کے عہد میں اپنے بھائی اسحاق بن ابرہیم کے ساتھ گرفتار ہوا اور پاسی پائی، مازیاریہ، مازیار کے پیر دستے تھے، جس نے جرجان میں اس عقیدہ کا اظہار کیا، اور وہ بھی عقیم کے زمانہ میں گرفتار ہوئے مصلوب ہوا۔

تمام دنیا کی عہد دن کو بوتی ہے، لیکن فرقہ باکیہ اپنی عہد ایک مخصوص رات میں کرتا تھا جیسیں مرد اور عورت دونوں جمع ہو کر شراب پیتے تھے، گاتے تھے، اور جب زن و مرد کا کامل اجتماع دعوه طلب ہو جاتا تھا تو چون غصبہ دیا جاتا تھا، اور جو عورت جسکے باختین آجاتی تھی وہ اس سے متین ہوتا تھا۔

دنیا ہر یہ قیاس ہو سکتا ہے کہ یہ فرقہ خواجہ حافظ کے فتحہ عیش درست کی علمی تفسیر کرتا تھا

جنہوں نے یہ تعلیم دی ہے

روز نیکت خوش خسروان و اند گدا گوشنہ فشنی تو حافظا مخدوش

لیکن اوپر جو فضیل گذر چکی ہے اس سے معلوم ہوا ہو گا کہ اسکی حوصلہ آزمائی کے لئے سع ذرا غنے دکتبے و گوشنہ چینے؟ کے علاوہ میدان کارزار کی بھی صرورت تھی، کیا اسلام میں اسی قسم کے عیش پرست لوگ پیدا ہوتے تھے؟

حقیقت یہ ہے کہ یہ فرقہ بھی علاوہ مشیحہ میں فرقہ طویلہ یا تنہائیہ میں شامل تھا، ان لوگوں کا خیال تھا کہ جو لوگ امام سے ربط و تصال پیدا کر لیتے ہیں وہ شریعت کی تمام پا بندیوں سے آزاد ہو جاتے ہیں، یعنی خیال تھا جو نکو تمام مناسی بمنکرت کے ارتکاب کی ہڑات دلاتا تھا، جناب پیر علامہ شمرستانی مل مدخلتیں لکھتے ہیں،

ادراس نے اس آیت کی کہ ”جہوگ کامان لائے اور

عمل صاحب کیا ان پرکوئی گناہ ہیں“ یہ تفسیر کی کہ جو

شفقِ امام تک پہنچیا اس سے ہر اس پھر کے شعن

بکوہہ کوہہ کوہے حرجِ ائمہ کیا اور وہ درجِ کمال تک

پہنچیا، عراق میں خرمیہ اور مزدکیہ اسی خیال کی بنا پر بدایو

استاذ ابو منصور عبدالقدوس طاہر بن محمد البغدادی کتاب الفرقہ بین الفرقین میں لکھتے ہیں:-

لیکن اُنکے وہ غلطہ جو ائمہ کی الوہیت کے قائل ہوئے

اور جمادات شریعت کو بیاح کر لیا، اور فافن شریعت کو

ساقط کر دیا، جیسے بیانیہ، میزیزی، جنابیہ، منصوريہ،

خطابیہ، حلولیہ، اور انکے مثل اور لوگ تو یہ اسلام کے

فرقون میں ہیں ہیں ہیں اگرچہ انکی طرف منسوب ہیں۔

ذرا و اول قوله تعالیٰ یہیں علی الذین آهواو

علموا الصالحات جناح فی ما لعهم ولا يتعالی علی

ان من وصل الی الاماام ارتفع عنہ الحرج

فی جميع ما یطعم و وصل الی الکمال والبلاغ

و عنہ نشادت الخرمیۃ والمزرکیۃ بالعراق

قا مغلاتهم للذین قا لوبالوهیۃ الائمه وابا

حوالحفات الشریعہ کا لیہیاہیہ والمعیریتہ

والجنایۃ والمنصوريۃ والخطابیہ و

الحلولیہ ومن جراجمراهم فما هم من

فرق کاہل اسلام وان كانوا منتبین الیہ

اسی بنا پر حسب ان مظاہر خدا میں کوئی نظر برانکی بخواہ سے فائد ہو جاتا تا تو ان لوگوں میں

سمت اضطراب پہلی جاتا تھا، خدا سان میں ابوسلم کے قتل کی خبر بھی تو یہ لوگ سخت مضطرب ہوئے

ادراس اضطراب کی حالت میں کسی نے کہا کہ وہ جب تک عدل و انصاف کا منارہ بلند نہ کر لے نہ ملکت

نہ رہے، کسی نے اسکی مدت کو تسلیم کیا اور اسکی میٹی فاطمہ کو امام بنایا۔ اس بحاظتے یہ لوگ بھی بسطت

کے لئے آسیق رخڑناک ہو سکتے تھے جبقدر فرقہ حلولیہ یا تناسیہ خڑناک تھا، یہی وجہ ہے کہ خلفاء نے

انکے استیصال کے لئے اپنی پوری طاقت صرف کر دی اور انکے صنادید کو نہایت بیدردی کے ساتھ

قتل کیا تاکہ انکی کتابوں میں ہے کہ خلفاء عبادیہ کے زمانہ میں بکثرت زنا دقد ملاعده پیدا ہوئے

اور انکو خلفا رنے قتل کر دیا، عدی کے زمانہ کے زندقی ضرب المثل ہیں، ہادی کے زمانہ میں نادمک ایک گردہ ہتا جو سماون کو طواف کی حالت میں دیکھ کر تھا کہ یہ لوگ چانور دن کی طرح کہداں میں چکر لگا رہے ہیں، ہادی نے ان سب کی تجویز کی اور ان میں ایک جماعت کو قتل کر دیا۔ ان واقعات کو پڑھ کر لوگوں کے دل میں خیال پیدا ہوتا ہو گا کہ ان ملاحدہ کو فلسفہ اور مذہبی آزادی نے پیدا کیا ہو گا، لیکن درحقیقت یہ لوگ یا تو فرقہ خرمیہ میں شامل تھے یا ان پر اس فرقہ کا شعبہ ہوتا تھا، اسلئے وہ پالیسکس کی زد میں آکر تباہ تفعیل ہو جاتے تھے، وہ نہ خلفاء عباییہ نے فلسفہ اور فلسفہ کے نتائج کو یعنی صدمہ نہیں بخواہا فرقہ باطینہ جس طح شراب پیسے رہوں میں نہایت سرعت کے ساتھ گون دہانے لگتا ہے اسی طح یہ فرقہ تمام دنیا سے اسلام میں اس سرعت کے ساتھ پیدا گا اسلام کے قابل میں شرق سے لیکر مغرب تک دفعتہ یہ نہ سرایت کر گی، سب سے پہلے اس مذہب کو ایک جماعت نے قائم کیا جیفیں محمد بن حمیں بذبدان، اور میون بن دیسان خاص طور پر شور ہیں، یہ دونوں عراق کے جیخانہ میں قید ہیں، اور اسی میں اس مذہب کی بنیاد ڈالی، اور قید خانہ سے نکل کر بذبدان نے اس مذہب کی دعوت کا آغاز کیا، مورخین کے بیان کے مطابق اس دعوت کا ظور اموں کے عہد میں ہوا اور قوم کے زمانہ میں وہ عام طور پر پھیلی، یہاں تک کہ خود آفٹین جو مقام کی فوج کا سپہ سالا رہتا، اس مذہب میں داخل ہوا اور باہک خرمی کے اتباع علی اسکیں شامل ہو کر باہم مدمغم ہو گئے، یہ یاد رہتے کہ خلافت عباییہ میں عجیبت کوچر سون خاہل ہوا تھا اسکا یہی عہد شباب تھا، فرقہ باطینہ کا جادو خصوصیت کے ساتھ جن لوگوں پر چلا وہ حسب ذیل ہیں،

(۱) عوام، ان پڑھ، اور جاہل لوگ شلائیں بنتی، کردی اور مجوس کی اولاد،

(۲) فرقہ شعبیہ جو عمّ کو عرب پر ترجیح دیتا تھا اور یہ تمنار کہتا تھا کہ سلطنت پھر عجمیون کو دامپس مجاہے،

۳۔ بنو ربعیہ جگادل قبیلہ مضر پر اسلئے بنتا ہوا کہ پئیہ اسلام کا ظہور انی میں سے ہوا، اسی رشک و حسد کی بنا پر جب سیلہ کذاب نے بنت کا دعویٰ کیا تو بنو حنینہ اپرایاں لائے، تاکہ جبلخ قبیلہ مضر میں ایک پئیہ پیدا ہوا اسی طرح بنو ربعیہ میں بھی ایک ایک پئیہ پیدا ہو جائے۔

فرقہ باطنیہ کے متعلق مورخین میں سخت اختلاف ہے، علامہ ابن صاعد انہی کی تصحیح کے مطابق وہ قدیم فاسد سے متاثر نظر آتا ہے۔ چنانچہ انہوں نے طبقات الامم میں جان بند قلیس کا تذکرہ کیا ہے دیاں لکھتے ہیں،

|                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| باطنیہ کے ایک گروہ کا سلسلہ اسی کی طفت ہے جس کی<br>وزارت اور وہ فیالِ زرہی کا اسکے چند روزہ ہیں جس سے<br>بت کم واقفیت حاصل ہو سکتی ہے محمد بن عبد اللہ بن مرتا بن<br>اباطنی جو قطبہ کا رہنے والہ تھا اسکے فلسفہ کا دلاداہ تھا اور<br>بھیشہ اسکا درس دیا کرتا تھا۔ | وَطَائِفَةٌ مِّن الْبَاطِنِيَّةِ تُنْهَى إِلَى حُكْمَتِهِ وَتَعْمَلُ<br>أَن لِّرَمُوزًا قَلْمَارًا وَقَتْ عَلَيْهَا وَهَانَ حَمْدٌ<br>بِرَبِّ عِبْدِ اللَّهِ بْنِ هَرَاءَ الْجَبَلِ الْبَاطِنِيِّ مِنْ<br>(۱۷) قُرْطَبَةَ كَلْفًا بِفَلْسَفَةٍ وَبِأَعْدَلِ<br>دَرَاسَتِهَا وَهَذِهِ |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

یہ لوگ پونکہ قرآن، زبور، تورات اور الجبل وغیرہ میں شکوک پیدا کرتے تھے اور حشر و نشر و طاڭر وغیرہ کے شکر تھے، اسلئے بعض شکلین کا خیال ہے کہ وہ دہریت کے قائل تھے، چنانچہ استاد ابو منصور بندادی کتاب بیان لفڑی میں لکھتے ہیں،

|                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                              |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| یہ تمام باتیں جو ہنہ بیان کیں اُنے ثابت ہوتا ہے کہ<br>باطنیہ کا متصدی و ہریت اور محشرات شرمیہ کی باحثت<br>اواعیادات کا چھوڑنا تھا۔ | وَفِي هَذَا الَّذِي ذُكِرَ نَادِ الْمُلْتَهِي إِن<br>غَرَضُ الْبَاطِنِيَّةِ الْقُولُ بِمَنْ أَهْبَبَ الدَّهْرِيَّةَ<br>وَامْتِبَاحُ الْمُحْمَّدَاتِ وَتَرْكُ الْعَبَادَاتِ ، |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

بعض لوگوں کا خیال ہے کہ یہ لوگ صابی المذهب تھے کیونکہ حمدان قرمط جسمیون بنی ایمان کے

بعد اس مذہب کا داعی ہوا، حربان کے صابی تھا، اور حربان کے صابی اپنا مذہب کسی پر فلاہ نہیں کرتے اور یہی حال باطنیوں کا بھی ہے۔

فرقة باطینیہ نے بھی فرقہ خرمیہ کی طرح احکام شریعت کے سلطنت مطلق العنانی اختیار کی تھی اسلئے بعض لوگوں کا خیال ہے کہ وہ فرقہ خرمیہ سے الگ نہیں ہے، مسعودی نے مردج الذہب میں لکھا ہے کہ فرقہ خرمیہ کو خراسان میں باطینیہ ہی کہا جاتا ہے، لیکن درحقیقت اسکی تولید کا اصل سبب یہ ہے کہ جو قدیم قویں کسی جدید مذہب میں داخل ہوتی ہیں انکے دونوں میں متومن انکے مذہب، انکی سلطنت اور انکے تدن کی یاد تازہ رہتی ہے، اور ہر ممکن طریقے سے اپنے مذہبی احکام در دایات کو اس جدید مذہب میں شامل کرنا چاہتے ہیں، شاہ ولی اللہ صاحب جمیع السلام علیہ ابا البانہ میں لکھتے ہیں یہ، اور نبی تحریف کے سباب میں ایک سبب ایک مذہب کا دوسرا سبب مذہب کے ساتھ اطلع مدنغم ہو جاتا ہے کہ دونوں باہم تمازن نہیں ہوں یہ اس وجہ سے کہ جب ایک انسان کسی مذہب کا پابند ہوتا ہے اور اسکے دل میں اس طبقہ کے علوم تکن ہو جاتے ہیں پھر وہ مذہب سلام میں داخل ہوتا ہے تو اسکے دل کا میلان اس قیم مذہب اور قدیم علم کی طرف رہتا ہے اس لئے اسکے اس مذہب میں کوئی وجہ چاہے وہ ضعیف ہو یا موضوع تلاش کرتا ہے اور بسا اوقات ضرع روایت اور وضع کو بھی اسکے لئے جائز رکھتا ہے، رسول اللہ صلیم کا یہ قول کہ بنو اسرائیل کا مذہب ہمیٹہ مبدل حالت میں قائم رہا، یہاں تک کہ ان میں لوندی زادے پیدا ہو سے، اور انخوں نے اپنی راے سے بنو اسرائیل کیلئے اسے مخدود کر دیا ہو سے اور دوسرا دن کو گراہ کیا، ہمیں بنی اسرائیل ہمارے مذہب میں بنو اسرائیل کے علوم، خطبائے جاہلیت کی تذکیر، وطن کی حکمت، اور بابلیوں کی دعوت اور پارسیوں کی تاریخ، اور سختمان اور کلام اسی بنیاد پر داخل ہوا۔ بنی

# حالي و شبلي

## کي معاصراً پيشا

جدت موضوع چاہتی تھی کہ جانشیک ہماری آخری بزم کا تعلق ہے اس لیستہ میں کوئی بجوتہ نہیں پائے، لیکن افسوس ہے ماد تکمیل کی کمی نے زیادہ پسلیے کا موقع نہیں، اور گوچھمک "کارا سرہ اطلسی" محل آئی و شبلي کی تخفی قلم سے آگے ہیں بڑھتا، لیکن میں فہنمی اور دن کا انداز طبیعت (کیر کیڑ) میں دکھا دیکھا اور کہرے ہوئے موپیون کو جہان جہان سے ہاتھ آئیگے سلسلہ بیان میں پردا جاؤ گا، سرسید کی بزم ادب "بچے کچے پرانے لائق پرتش بزرگون کا گویا پخڑھی، لیکن جس طرح غیرہ کے ساتھ طنا میں بھی اکھڑ جاتی میں، اسکے رفقاً بھی ایک ایک کر کے آگے بچپے ہے رخصت ہوتے گئے، انکی نکتہ سمجھیاں، اور دشمن خیالیاں، بوڑھے غمزے اور رطائفِ دُنالِف، قدمِ اسلامی سوسائٹی کے تبرکات تھے، جن سے ہم ہمیشہ کے لئے ہاتھ دھو بھیٹھے، اور اب ان اعماق کی تنداد بھی کم ہو رہی ہی جھینخے جا جایا نقشہ میں کچلے پر کا خواب اپنی آنکھیں سے دکھیا ہے،

ان میں سے ہر فرد اپنے اپنے والے کا مالک تھا، اور مستقل سنتی رکبتا تھا، آج وقار الملک اور محسن الملک کی بادگاہ میں چند سطر میں مجی کوئی لکھنے والا لظیف ہیں آتا، اور "رجال العصر" کے سلسلہ میں متنی غصیل کہپت ایک بہترین شخص ہے، جو ہمارے ہاتھوں انکو مل سکتا ہے، میں بیان ان دونوں لائق افراد کی زندگی کا دوہری دکھانا نہیں چاہتا جیسے لمحاتے سے کبھی یہ سالار جنگ عظیم کے نفس ناطقہ بنے ہوئے تھے: محسن الملک کے اس کارتاہمہ کو یاد دلانا چاہتا ہوں جب اسکے قیامِ مدنی میں وزیر اعظمستان کو

اعتراف کرنے پڑا کہ ہندوستان میں اتنا بڑا غالی دماغ موجود ہے، اسی طرح ان دونوں صاحبوں کی سیاسی اور قومی خدمات بھی میرے موضوع کے لئے حیثیت اضافی رکھتی ہیں، لیکن یہ بات جو شے کے لائق ہیں ہے کہ جانتا کہ سریں کی ادبی تبلیغ کا تعلق ہے یہ دونوں گویا اُنکے دست و بازو تھے، سریں کے ساتھ محن الملک کی نوک جو نوک ادبی راز دنیا ز جبکہ ایک خاک مر اسلامات دلچسپ میں دکھایا گیا ہے اور جسکے عالمانہ اور سخن گسترانہ شواہد "مرحوم تہذیب الاخلاق" کے سیزده سالہ فائل میں بکثرت ملین گے، فتوحاتِ ادب کا بہترین سرمایہ ہیں، جپرستقلال انہما رخیاں کی ضرورت ہے، میرے موضوع کے صفاتِ محدود میں اُنکے پہلا نئے کی گنجائش ہیں ہیان صرف چشم سنن کے اشارہ پر قناعت کرنی ہو گئی بہر حال کبس کسکو پاڑ کر دن، محسن الملک، قادر الملک، چراغ علی، ذکا، اللہ، نذیر الرحمنی حالی و بنی

وغیرہ وغیرہ، بھی بجا ہی مغل حقی جو دیکھتے دیکھتے درہم برہم ہو گئی، "سریں کی بزم ادب" اپساد سیعی موضوعے کے اگر بولوی وجہ الدین سیلم نے اپنی عمر رضائی نہ کی ہوتی اور سریں اور اُنکے رفقاء کے ساتھ جو داشتگی انکوہ ہی ہے اور جسکے آثار "معارف" کے نقش اول میں بازراٹا موجود ہیں، وہ افسانہ یاران کمن کی حیثیت سے ایک ضخم الادراق اور بہنایت دلچسپ کتاب طیا کر سکتے تھے، اگر یہ صحیح ہے کہ اسی شخص کی اخلاقی فتنیت کا راز درہم اسکی پاکیزہ سوسائٹی میں ضمیر ہوتا ہے تو "سیر الصحابہ" کی طرح علیگدھ کی یہ آخری بزم ادب ہمارے لئے وقت کی چیز اور فتحہ خیز نہ ہتی،

خیر، ان تصریحات کے بعد محلِ موضوع کی طرف بویئے، سریں نے ہمیشہ معاصرین ادب کی عرصہ افزائی کی، انکی با اثر شخصیت خوش تصرف کے ساتھ دوسروں کی قلب ماہیت کرتی ہتی تھی، شبلی نے توبو پت، علیگدھ میں پہنچر جبوری، انکے خیالات کی کایا پلٹ، مذاق تصیف اور وسیع النظری غرض پر جو کچھ ہوئے سریں کے دامن تربیت کا اثر تھا، شبلی نے المامون کا دسمبر اڈیشن جب شائع ہوا کیا ہے تو سریں نے جس خلوص کے ساتھ اپر دیا چکھا وہ آج بھی انکی شرافت ادبی کا پتہ دیتا ہے،

اسی طرح حالی کی پھرل شاعری خالات کے لحاظ سے سرید کے فیضِ محبت کی مذون ہے، ابھی یہ فیصلہ  
باتی ہے کہ حالی کی روشن جدید نے پرد فیض آزاد کی ڈالی ہوئی داغ بیل یعنی آنکے نتائج غفرے کہا تک  
فائدہ آئیا جکو تو ایسی جیشیت سے کم سے کم ادبیت کا شرف حاصل ہے، ختنہ پر کہ متاخرین ادب کے  
ساتھ سرید کا درجہ مناسبہ صرف مر بیانہ تھا اسے ایسی بادغاشتی سے چشمک تو پھر اسکی کسرات بھی  
بسکھل ہا تھوڑا آئیگی،

پرد فیض آزاد اس قدر بلند خیال اور استادانہ دل دماغ رکھتے تھے کہ انکے ہاں بھی جہا تک  
معاصرین کا تلقنہ ہے ”چشمک“ کا گزر ہیں، ایک واقعہ دچپ پہل ذوق کی ضیافت طبع کے لئے  
المحتا ہوں، لاہور میں پلی دفعہ جب ایک چشمک کافرنز کا جلسہ ہوا تو پرد فیض آزاد زندہ تھے، اگر  
دماغ کسی حد تک متاثر ہو چکا تھا، نذرِ احمد ملنے کے لئے گئے، حالی اور نباہا تبلی ہی ساتھ تھے اندیزہ جو کہ  
لکھر ہونے والا تھا جو چھپا ہوا انکے ہاتھ میں تھا، آزاد رسالہ کی طرف متوجہ ہوئے تو نذرِ احمد نے یہ کہکش  
آگے بڑا دیا کہ ایک نظر کیجیے، کافرنز میں پیش کرنا ہے، آزاد فوراً قلم بمحال کر دیجئے اور کاٹ  
چھاٹ شروع کر دی، نذرِ احمد آزاد کی اس بے تکلفی سے اس قدر متاثر ہوئے کہ جوشِ محبت سے  
آنکھیں نہ بوجیں، انکو قدر تی طور پر یہ خیال آیا کہ ابھی انکے دارہ میں ایک شخص ایسا موجود ہے جو  
ایک بوڑھے پر کی مشق سخن پر نظر ثانی کر سکتا ہے،

حالی بھی آزاد کی استادی کا وہاں متھتے تھے، انکی مذمناہ عقیدت کیشی کے لئے ”تقریلا دنیقت  
دیکھئے جو آبِ حیات“، اور نیزگ ”خیال“ پر حالی نے لکھی ہے، اوجہیں ضمانتیا پڑے کر دیا ہے کہ پھرل  
شاعری درسل آزاد کی صفت نکر کا نقش اوپرین اور انکی اولیات میں محظی ہوئے لائق ہے،  
حالی کہتے ہیں، ”علم و نظر میں بہت کچھ لکھا گیا اور لکھا جا رہا ہے، یعنی لٹھ پھر کے رقبہ کا طول بعرض  
بریو گیا، لیکن سکا ارتقاء جہاں تھا دیں رہا، یعنی اخلاصی سطحِ محبت اور پھر ہیں ہوئی، میکن آزاد کی

پکیزو خیالی اور خوش بیانی نہ یہ کی پڑھی کہی ”یزنسگ خیال“ کی بہت کچھ اور دردی ہے، یونک آزاد کے قلم نے پہلے پہل جذبات انسانی کی تجسس تشخص کی، اور معقولات کی تصویر یعنی مسوسات کی شکلون میں پہنچی ہیں، اور خصائص انسانی کے نظری خواص ایسے موفر اور دلکش پریا یہ میں بیان کئے ہیں جن سے اردو لکھنے پر اب تک خالی تھا۔

**بُشلی** بی آزاد کا ادب کرتے تھے فرمایا کرتے تھے ”آزاد اور دستے مغلی کا ہیرد ہے، اسکو کسی ہمارے کی ہمدرت ہیں، وہ ہمیں سفون ہیں ایک زبردست انسا پرداز ہے“، ہم ایک ہمکی سی چک یعنی، ہندوستان کے سب سے بڑے انسا پرداز نے یزنسگ خیال میں جانگیر کی تصویر پہنچی ہے، اسکے بعد ایک اور بادشاہ آیا جو اپنی دفعے سے ہندو راجہ حلوم ہوتا تھا، وہ خود نغمہ میں چور تھا، ایک عورت صاحب جمال (نور جہاں) اسکا ساختہ کپڑے آتی تھی اور جد ہر چاہی تھی پھر اتنی تھی، وہ جو کچھ دیکھتا تھا، اسکے نور جمال سے دیکھتا تھا اور جو کچھ کھاتا تھا اسکی زبان سے کھاتا تھا، اسپر میں ہاتھ میں ایک فرد کا غذہ کھاتا اور کائناتم دہراتا یہ سوانگ دیکھ رہا سب سکرے گرچہ نکد دولت اسکے ساختہ ساختہ تھی، اور اقبال اسکے آگے اہتمام کرتا آتا تھا، اسکے بدست بھی نہیں ہوتا تھا، جب نشمہ سے آنہمین کٹلی تھیں تو کچھ لکھ بھی لیتا تھا۔

”ترزک جانگیری“ کی روپوں میں بُشلی فرماتے ہیں ”اوڈیکیہن اس جھوٹ میں کچھ سچ بھی ہے؟“ ہمارے انفارا پرداز نے جانگیر کے کبھی بھی ہوش میں آئیکا جو کارنا سہ بتایا ہے وہ اسکی کتاب ترزک جانگیری اسکے بعد بُشلی نے جو کچھ لکھا ہے ناقہ اور سخنگسترانہ ہے یعنی بے ضرر چک کی ایک خوبصورت شاعری جو عنوان نزیر بحث کے تحت میں آسکتی ہے،

لئے معارف: آزاد مر جوم کی دفاتر پر مولانا بشلی نے دارالعلوم کے صدر ہاں میں جو کپر طلبی کے ساتھ دیا تھا اسکا پہلا نظر ہے تھا ”آج اردو کا خواہ من مرگیا“

”شعر لمح“ بس زمانہ میں کمی جاہدی تھی میں نے شلک کو قبھ دلانی کر آزاد کی تالیف موبود پر بخا کر کے جو موضوع مشترک پر بخلکے والی ہے، وہ سمجھے پیر امطلب ”سخنان فارس“ سے ہے، لیکن دوست کو لکھتے ہیں،

”آزاد کا سخنان پارس حصہ دم نکلا، سخنان اللہ، لیکن الحمد للہ میرے شعر لمح کو یاد ہیں  
لکھایا ہے“

”مجھے تحریر زرماتے ہیں“، آزاد کی کتاب آئی، جانشناختا کہ وہ تھیں کے میدان کامروہیں، تاہم ادھر ادھر کی میں بھی ہاں کہ دیتا تو جی معلوم ہوتی یہکن خدا کا شکر ہے کہ گیا رکھ تک اس نے میری سرحد میں قدم نہیں رکھا، بار بھی میں یہ میدان میں اترتا ہے، لیکن زور پہلے صرف ہو چکا تھا، یونہی سرسری چکر لگا کر نکل گیا،

میں نے لکھا، میری غرض، سخنان فارس سے نہیں بلکہ آزاد کے ”تذکرہ شوار“ سے تھی، اسپر تحریر زرماتے ہیں، ”میں آزاد کی طرف سے بالکل مطمئن ہو گیا تھا، لیکن آپ نے پھر ڈرادیا، مجھکو پہلے سے معلوم ہوتا تو اس مضمون پر ہاتھ نہ لاتا، یہ جزویات جو دکھار ہوں خارج از موضوع نہیں ہیں، ان سے یہ پتہ چلیا کہ شطرنج کی اصطلاح میں بساط ادب کے یہ شاطر میرے آپس میں کس طرح نکھلتے ہوئے تھے۔

ندیم راحمد عجی تھیں پند نہیں تھے، انکی لے دے زیادہ تر سرسری پر ہتھی لیکن اس طرح کہ:

”وہ کہیں اور منا کرسے کوئی“

علوم تھا کہ حرف حرف سے پہکا پڑتا تھا، طبیعت میں منقول ان زنگ غالب تھا اسلئے تفریع شروع سرسری کے اجھا دات سے انکو جھک سی تھی جو رفتہ رفتہ گئی اور اس طرح گئی کہ سرسری کے عقیدت کیشان باصفا تھیں یہ کسی سے پچھے نہیں تھے، اور اسپر فخر کرتے تھے، یہ فراخ دلی جسکے

شواہد منکر کے طریق پر ہیں لکھتے سے نظر آئیں گے اسریت مک محدود نہ تھی، اور وہ کے ساتھ جبی  
یہی محاکمہ تھا، ایک آرڈر دادخواہ تھا دایجیہ،

علیگہ بھی کے اسٹریچی ہال ہیں کافر فس کی مقدار جماعت کا اجلاس ہے، اطراف ملک سے  
پڑھے کہ اور رو دار لوگ آگر حجت ہوئے ہیں، خطیبا نہ بلند آہنگی کے سلسلہ ہیں ایک آواز یون  
گپتا ہوتی ہے، "ہیں سے کسی زمانہ میں عربی اپنی پڑھی تھی اب تو ایسا ذہول ہو گیا کہ ملوی شلی  
ایک صیغہ پوچھ بھیجن تو بنیین جانکنی پڑیں"، ان فقروں کا نکلناتا کہ اس زمانہ کے ملوی شبلی  
ہونے نے علیگہ آئے تھے ہزاروں نگاہوں کے نقطہ شعاعی ہے ہوئے تھے، اور یہ انکی قابلیت کا  
پلا اعتراف تھا جبکہ اندر بکلی کی طرح ہال کے ایک مرے سے دوسرے مرے تک "ورگی"،  
اسی طرح نذر احمد بکپر سے پہلے کبھی کبھی انہی نظم سنایا کرتے تھے، ایک موئی پر فرماتے ہیں:-  
"جس طرح یہی اپنی بہر حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی منادی کرتے تھے کہ یہرے بعد مجھ سے ایک بہت  
بڑا پیغمبر آئے والا ہے، اسی طرح یہری نظم کو یاد کے عالم ہے کہ یہرے بعد ملوی الطاف حیثیں حالی انی  
نظم پڑیں گے، اور یہ انپی پندرہ میں انکی نظم کی ردیق کا باعث ہوتا ہوں"، اخلاقاً ایک ہم عصر کی  
شاعر نو قیمت کے اعتراف کا یہ لکھا، لیکن اور خوبصورت پڑایا ہے،  
اب میں نفس مطلب سے قریب ہوتا جاتا ہوں، یہاں تک صرف بیانات اضافی تھے، اصلی  
کام حالی دشلی کو باہم مکرنا ہے، یکن ترتیباً پہلے یہ دیکھئے کہ حالی نے دشلی کی نسبت جن خیالات کا  
اظہار کیا ہے اسیں چمک "کا کوئی عضروں جو دیہے، یا ہیں؟ معارف میں نامہ حالی دشلی کا سلسلہ کچھ  
عرضہ سے جاری ہے، ان خطوں میں حالی دشلی کو اس خلوص میں اشتیاق سے یاد کرتے ہیں، انکی  
ایک ایک تصنیف کا جس شوق و ذوق سے نام گناہ تے ہیں وہ بھی اس آرزو کے ساتھ کہ کوئی کتاب  
انکی لا بحریری کے آنونش میں جگہ پائی سے رہ نہ جائے، اخلاص کی آخری حد ہے، خط ویر میں یہاں سے

تو کہے ہیں ”اسقدر مدت کے بعد عنایت نامہ کے درود نے بیری آنکھوں کے ساتھ دی کیا جو پر اپنی  
یوسف نے چشم یعقوب کے ساتھ کیا ہتا، جس خط کو دیکھتے دروغجت اور ایک خاص طرح کی صدقہ فنا  
جو بڑے بوڑھوں کا حصہ ہوتی ہے، فقط لفظ سے پہنچتی ہے، شلی کے پاؤں کا واقعہ پیش آتا ہے تو بگھر کر  
انکے فرزند رشید یعنی حامد شلی سے خیر و عافیت دریافت کرتے ہیں اور باوصف اسکے کہ آنکھ نے  
جواب دیتا ہے، قوئی میں باققنا سے سن عام اضحاک ہے، پھر بھی غنائم کو کہ کے سفر کی آمادگی  
ظاہر کرتے ہیں، یہاں تک کہ الندوہ میں شلی کے احباب کی رہابیات دیکھ رہا کو خیال آتا ہے کہ  
وہ مولانا (شد شلی) کے زمرة احباب میں ہونیکا خخر حاصل کریں، اسلئے ایک رباعی موزون کوکہ بھیجتے ہیں کہ  
الندوہ کے کسی آئینہ بذریں اُسے بھی جگہ دیدیجگا،

سیرۃ المنعام جب شائع ہوئی تو حوالی نے اپر ریویو کیا، فرماتے ہیں، ”آنکھوں نے (یعنی  
شنلی نے)، اپنی ہر ایک پہلی تصنیف میں جس بلندی پر آپ کو دکھایا ہے، اسکے بعد کی تصنیف میں انکی  
یقانت اور روشن دماغی اس سے بلند تر منظر پر جلوہ گر ہوتی ہے، اور جہاں تک یہری نگاہ پہنچتی ہے  
سیرۃ المنعام کو ان سب سے اعلیٰ منظر پر پاتا ہوں“ کتاب کی ترتیب، اصول اعتماد اور طراز اجتہاد  
معاظ میں شلی کو حوالی نے ”ناہمل، ادیب، محقق اور اگر وہ نظر کریں تو مخفی اور شاعر“ کی میثیت سے  
یاد کیا ہے اور دکھایا ہے، کہ جس طرح میں تساہب اعضاء کا نام ہے، سیرۃ المنعام میں روایت  
و درایت کی تطبیق، اور جس موزون طریقہ پر راست اور قیاس سے کام لیا گیا ہے، وس طریقہ استدلال  
فلسفہ نہ ہب کی بنیاد قائم ہوتی ہے، اور مصنف (یعنی شلی) نے اپنی نصیحت اور یقانت پر سے  
بہت سے پردے اٹھا دیئے ہیں“

”شنلی“ دستہ اگلی ہوتی بھیجتے ہیں تو حوالی جواباً کہتے ہیں:-

”کوئی کیونکر ان سکتا ہے کہ یہ اس شخص کا کلام ہے جس نے سیرۃ المنعام، الفاروق اور

سوائی مولانا رام جی سی مقدس کتاب ہیں لکھی ہیں، غرب یعنی کا، بیکھر ہیں شراب داداشہ ہے جسکے نتیجیں  
لے خارج ہیں ساتی بھی طاہر ہے، غرب یا اس حق قطلا جا جو حصہ عرض رندی اور بیان کے مضمایں پڑھ لے ہے  
ممکن ہے کہ اسکے الفاظ میں زیادہ دلربائی ہوگر خیالات کے لحاظ سے تو یہ غرب یعنی اس سے  
بہت زیادہ گرم ہیں۔“

آپ کہیں گے کہ ان مسلسل نکشانات میں سوائے بکی ہوئی باتوں کے معصود صلی بینی چنک کا  
اب بھی پتہ ہیں، لیکن میں عرض کر چکا ہوں کہ میں صلی نکتہ سے تریب تر ہوتا جاتا ہوں، اصولاً  
اخلاق کے ساتھ خودزی سی کم ادائی بھی ہو تو زیادہ اجاگر ہوتی ہے، جو آنکھیں روشنی کی عادی  
ہوتی ہیں انکو تاریک گران گذرتی ہے، اسی طرح نفس انسانی کا رخ روغن اسکے درستے رخ کو  
زیادہ نمایاں کر دیتا ہے، اسلئے بیری اضافی تصریحات بیکار ہیں ہیں، بہر حال ظہار خوص کی  
حد ہوچکی، کچھ ہیل موصوع بینی ”چنک“ کی تالیں لیجھئے،

حیات جاوید میں ایک موقع پر حالی فرماتے ہیں، اعلیٰ تعالیٰ کی حیات کے جوش میں سر سید کے  
قلم سے بعض موافق پر ایسے الفاظ نکل گئے ہیں کہ ترجمہن کی عرض سے سو سائی فائم کر نیکودہ اپنی  
ایک غلطی تسلیم کرتے تھے، اور اسی بنا پر غمیں اعلیاء مولانا شبلی نے مسلمانوں کی گذشتہ تعلیم میں اس  
غلطی کا جیکو سر سید ۶-۷ بر سر پہلے ایکو کیش کیش میں تسلیم کر چکے تھے ذکر کیا ہے، اور اس بنا پر کوئی  
مغربی علوم و فنون کا دیسی زبان میں ترجمہ ہونا ممکن ہیں ہے، سائفلک سو سائی فائم کرنے کو  
سر سید کی ایک غلطی قرار دیا ہے، اور اپنے اس دعویٰ پر کوئی ترجمہ ممکن ہیں زیادہ تروہی دیلیں ہو گوئے  
سر سید نے بعض موافق پر بیان کی تین پیش کی ہیں۔“

حالی کہتے ہیں کہ اگر مولانا (میں شبلی) کی یہ صلی راستے ہوتی تو ہکواں سے تحریض کی ضرورت

نہ تھی، لیکن پونکلا مخون نے خود سرید کے بعض بیانات سے یہ راء استبانا کی ہے، اسکے بھوکسرید کے خیالات کا ہل منشار ظاہر کرنا ہے؛ حالی نے ایک ایک کر کے اعتراضات کی تردید کی جو اور نہایت تفضیل کے ساتھ دکھایا ہے کہ شبلی کے اعتراضات کا زیادہ تر حصہ خود سرید کے خیالات سے مخذلی "چمک" کی یہ پہلی شال ہے جیسیں حالی کی عیشیت فستی اقدامی ہنسین بلکہ دفاعی ہے اور جیسیں ناقلا نہ اظہار خیال کے سعاد و پرده کوئی پھٹ ہنسین ہے،

بہانتک تو آپ نے دیکھا کہ حالی کا شبلی کے ساتھ کیا نگ تھا، لیکن یہ شراب اب تیز زدا چاہتی ہے، اب یہ دیکھئے شبلی کے خیالات و مقالات کا جہانتک خوش صفات حالی کا تعنت ہے، لیکا حال ہے، شبلی نے ابھی مالا مدن ہنسین لکھی ہے، یا لکھی ہے، لیکن لکھن سے پہلے حیات سعدی پیش نظر ہے، ایک عزیز کو کہتے ہیں، "ایک کتاب حال ہنسین مولوی حالی صاحب نے لکھی ہے اور جو کو تختہ نہیں ہے، شیخ سعدی کی ہنایت دلچسپ محتشما نہ سوانح عمری ہے، میں نے بے اختیار اسکو تمہارے لئے پسند کیا، اور مولوی حالی صاحب کو لکھ دیا ہے کہ وہ تمہارے نام بھیج دیں، واقعی بے شک ہے، اور تم کو اپنے پاس رکھنا نہایت ضروری ہے، لیکن یہ دیکھا ہے کہ شبلی جب خود تصیفات کے الک ہوئے تو حالی کے ساتھ انکھا یہ حسن ظن کہا تک قائم رہا،؟

سو ان مولانا ردم میں شبلی یون انہمار خیال کرتے ہیں، "تمام اب تذکرہ تفقہ ہیں کہ حن لوگوں نے غزل کو غزل بنایا، وہ سعدی، عربی اور مولانا ردم ہیں، اس لحاظ سے مولانا کے دیوان پر یو یو کرتے ہوئے ہمارا فرض تاکہ سعدی اور عربی سے انکھا موازنہ کیا جاتا، قیدون بزرگوں کے نونے دکھائے جائے اور ہماریک کی خصوصیات بیان کیجاتیں، اور چونکہ مولانا ہمارے ہیر وہیں، اسلئے مذاق حال کے موافق

لئے جس مخون کا حال حالی نے دیا ہے، رسائل شبلی کے طبق جدید میں اسکے دیکھنے سے ہو گئے ہیں، یعنی قید قلم اور تراجم، جدید حروفات کی خصوصیات کے ساتھ وہ حصہ نکال ڈالا گیا ہے جیسیں سرید پر کچھ اعتراضات تھے،

خواجہ ناٹھ بھی انکو ترنجھ دیجاتی، لیکن حقیقت یہ ہے کہ ایسا کرنا واقعہ بخاری کے ذرا پس کے بالکل خلاف ہے۔  
 اگر تھوڑی دیر کے لئے بھی یہ مان لیا جائے کہ شبلی کارڈ سے سخن حیات سعدی، یا پادگار غالب  
 کی طرف ہے تو ”چمک“ کی یہ منایت ہی مخصوصی ہوئی شناول ہوگی جو ناظرین کے سامنے پیش کیا جاسکتی  
 لیکن ایک نکتہ سچ پوچھ سکتا ہے کہ کیا یہی طریقہ نایاں طور پر موازنہ نہیں و دبیر میں اور ایک کافی  
 حد تک ”شر لمجم“ عین اختیار نہیں کیا گیا، کلمات حسر و حکی تہذیب در ترتیب بر عالم علی گذھا جھکل کے  
 مکرہ ادبی میں پیش ہے اور جیہن تفید کے سلسلہ میں معاصرانہ کلام کا موازنہ کیا گیا ہے کہ اس نکتہ  
 واقعہ بخاری کے خلاف ”مذاق حال“ سے بے نیازی کا دعویٰ کر سکتی ہے، اور یہ بڑھ کر یہ کہ آیا  
 عالی اس نکتہ کے سمجھنے سے قاصر تھے؟

چمک کی دوسرا مثال یہ ہے،

سذکہ گلشن ہند کے حاشیہ میں شبلی کہتے ہیں:- ”مولوی حالی صاحب نے اپنے دیوان کے  
 مقدمہ میں لکھنؤ کی شاعری میں صرف نواب مرزا شوق کی شذویون کا اعتراض کیا ہے، لیکن چونکا نکے  
 نزدیک شعراء لکھنؤ سے ایسی فضاعت اور سلاست کی توقع نہیں ہو سکتی، اس سلسلے اسکی وجہ یہ قرار ہے کہ  
 نواب مرزا نے خواجہ اترنگی شذوی دیکھی تھی اور اسکا طرز اڑایا تھا، پہ اشعار اسی شذوی کے ہیں، اسکا  
 فیصلہ خود ناظرین کر سکتے ہیں کہ یہ شذوی نواب مرزا کا مأخذ اور منونہ ہو سکتی ہے۔“

اسی طرح جیسا کہ دیبا چہ گلزار نسیم کے حاشیہ ذیلی میں تصریح کی گئی ہے شبلی نے لائق چھپتے کو  
 لکھا تھا کہ گلزار نسیم کی تفید میں مولانا حالی نے سخت بے رحمی اور نما انسانی سے کام دیا ہے۔“  
 میں اسکے متعلق خود کچھ لکھنا نہیں چاہتا مولوی عبد الحق کے ذمہ دار قلم سے پہلی ہوئی سیاہی  
 جس طرح پیلی ہے ایک نظر دیکھنے کے لائق ہے، جس طرح ناممکن ہے کہ کسی لکھاںی (ایپنڈری) کتاب کی  
 انکا مقدار نہ ہو، یہ بھی ناممکن ہے کہ کسی نہ کسی جمیعت سے طالکی کی پاسداری مینا یہ قلبی پر چوٹ

نہ کرتے ہوں، یعنی "چمک" کے جاثیم انکے مقدمات میں اس کثرت سے بیہن گے کہ کیا امرانکے ٹریجپر کے خصائص کا ایک جزو ہو گیا ہے، پس یہ معلوم ہوتا ہے کہ یہ موقع کے تاک میں رہتے ہیں اور اظہار خیال سے کبھی بیہن پوکتے، لیکن اگر میں غلطی نہیں کرتا تو یہ جو کچھ کہتے ہیں نکتہ سنجادہ کہتے ہیں یعنی شبلی کی تتفیق مقصود بالذات نہیں ہوتی۔

بیان تک تو "چمک" کی صرف نرم شایں ہتھیں یعنی تلخ گو بیان غلاف فکر میں، اب ذرا تو یہ ترشوا پیدا یجئے، مناقب عمر بن عبد العزیز کے روایوں کے سلسلہ میں شبلی فہماتے ہیں۔

"سوانح نویسی کے ذالف میں سے جو بڑا فرض مصنف سے رہ گیا وہ تفہید ہے، یعنی مصنف نے اپنے ہیرودی کی خوبیاں دکھائی ہیں، اسکے کسی قول فعل پر نکتہ چینی نہیں کی، لیکن یہ اس زمانہ کے تمام سوانح نگاروں کا انداز ہے"۔

اسی سلسلہ میں ارشاد ہوتا ہے:-

"مصنفین اسلام آجکل کے فریب وہ طریقہ سے باکھل آشنا نہ تھے، آجکل کی سوانح نگاری کا انداز یہ ہے کہ حقیقت نگاری کے ظاہر کرنے کیلئے ہیرود پر نکتہ چینی کھاتی ہے، لیکن اطہر کر عاسن نہایت دسحت اور عنیت کے ساتھ ہر پہلو سے دکھائے جاتے ہیں، پھر نہایت کمر و دراد ضیف الفاظ میں ایک آدمی اعتراض ہی کر دیتے جاتے ہیں، جس سے درصل مدرج کو اور قوت دینی مقصود ہوتی ہے ایک نکتہ اس سے یہ ظاہر کرنا منظور ہوتا ہے کہ مصنف نے واقعہ نگاری کے لحاظ سے کسی واقعہ کو چھپانا نہیں چاہا ہے، اور اس لحاظ سے مددوح کی جھوٹی سی چھوٹی براٹی کامیڈی ذکر کر دیا ہے، ورنہ اپسے عاسن اور خوبیوں کے مقابلہ میں ایک ذرا سی براٹی باکھل نظر انداز کرنے کی قابل تھی، یہ طریقہ نگاری نیز بانگے سوانح نگاروں نے پورپ سے سیکھا ہے، اردو کی اعلیٰ سے اعلیٰ سوانح عمریوں کا یہی انداز ہے، لیکن یہ طریقہ قدیم طریقہ سے بہت زیادہ قابل اعتراض بلکہ خطرناک ہے، قیدیم طریقہ صرف سکوت کا

بیوں تھا، لیکن موجودہ طریقہ درحقیقت خیانت اور خداع ہے جو واقعہ بھاری سے برا حل دُر ہے، یقیناً ناظرین سمجھ کے ہوئے کہ شیلی کا روے عنکسکی طرف ہے، اور اعلیٰ سے علی سوانح عمری سے مدد حکا مقصود کیا ہے؟ شیش محل میں بیٹکرا اور دن پر تپھر چینکنا ایک خوش ادائی سی، لیکن کیا دنائی بھی ہے؟، سکا جواب صفات زیر تحریر میں بجا گیا، لیکن جلدی نہ کیجئے اور لیجئے ماشر حی کے روپوں میں ارشاد ہوتا ہے،

اس کتاب میں تمام خوبیوں کے ساتھ یہ بہت بڑا عیب ہے کہ خانم خانان کی خوبیان ہی خوبیان گناہی ہیں، نکتہ چینی کا نام ہیں، حالانکہ آجھل کے مذاق کے موافق سوانح عمری اور لائف کی یہ ضروری شرط ہے، لیکن اس طریقہ کو ہم آجھل کے پُرزیب طریقہ سے زیادہ پسند کرتے ہیں، جس میں راست نویسی اور تنقید کا بہت کچھ دعویٰ کر کے بھی سوانح عمری کے بجائے مناقب کی کتاب لکھی جاتی ہے اور کوئی عیب اور وہ بھی غیظ کر کے لکھا جاتا ہے تو اس غرض سے کہ محسن کے یقین کرائیکے کام آئے یعنی جب عیب اور وہ بھی غیظ کر کے لکھا جاتا ہے تو حسان کیوں غلط لکھے ہوئے ہوئے، بہتر سے بہتر سوانح عمری جو ہماری زبان میں لکھی گئی ہے، اس طریقہ کی عدمہ شان ہے، ابھی اور لیجئے۔

موازنة ایسے ود بیر میں اسی خیال کا اعادہ یوں کیا گیا ہے۔

”ہمارے زمانہ میں جو سوانح عمریاں لکھی گئی ہیں ان میں باوجود دعوے آزادی کے تنقید اور جمح بالحل کا مام ہیں ہی گیا، اور اسکا عذر یہ کیا جاتا ہے کہ بھی قوم کی یہ حالت ہیں کہ تصویر کے دونوں سینے اسکو کہاے جائیں لیکن عذر کرنے والے خود اپنی نسبت غلطی کر رہے ہیں، جس چیزوں نے انکو اطمینان سے روکا ہے وہ ایشیائی شخص پرستی ہے، جسکا اثر رگ و پے میں سراسر ایسٹ کر گیا ہے اور عذر کرنے والوں کو خود اسکا احساس نہیں ہوتا، اس غلامانہ شخص پرستی سے ایک بڑا عذر یہ ہے کہ جو لوگیں ان اکابر کی تنقید کرتے ہیں، ان میں ہزار دن ایسے ہوتے ہیں جنکو خود نیک دید کی تیز نہیں ہوتی، اسیلے وہ اچھی

باتون کے ساتھ اکابر کی غلطیوں کی بھی تغییر کرنے لگتے ہیں اور مسلسلہ درسلسلہ تمام تو میں اسکا انتحابیں جاتا۔ اخلاقی حیثیت سے مولانا کی نگاہ جس نکتہ پر بار بار پڑتی ہے، اسکے اہم نتائج سے کون نکام کر سکتا ہے؟ آپ دیکھیں گے ابھی تک اظہار خیال پر ایک نقاب پڑی ہوئی ہے، مگر یہ نقاب اسقدر بلکہ ہے کہ بار ایک تاریخ سے چن چین کر "پشک" کی شوخیاں آپکے ذوق پر وہ دری کو اکسایانگی، لیکن ذرا بھرئی سکا ہُن عربی اور دیکھنے کے لائق ہے، میں اس وقت تک تصریحات کی جگہ صرف اشارات دکنیاں تھے، اب صاف صاف یہ یہ، شبلی کہتے ہیں:

"حیات جاوید میں مولانا (حالی) نے سید صاحب کی کیرنی تصویر دکھائی ہے، اکثر لوگوں کا خیال ہے کہ کسی کے حاوب دکھانے تک خیالی اور بدینقی ہے، لیکن اگر یہ صحیح ہو تو وہ وہ یوں کہ مذاق اور علمی ترقیاں سب بر باد ہو جائیں، پھر ایسا شاعری میں کیا برائی ہے، اسواے اسکے کہ وہ محض دعویٰ کرتے تھے، ماقومات کی شہادت پیش نہیں کرتے تھے، بہ حال حیات جاوید کو محض مدلل ماجھی سمجھا ہوں" ۔

اس پر بھی تسلیم نہیں ہوتی ایک دوست کو بھر کلتے ہیں،

"اختلاف آراغی کیا چیز ہے، حیات جاوید کو میں لائف نہیں سمجھتا بلکہ کتاب لمنا قب سمجھتا ہوں  
اور وہ بھی غیر کمل خیر والنا س نہما یحشقوں مذاہبا" ۔

یہاں یہ دمکپ سوال پیدا ہوتا ہے کہ آج کل کا پر فریب طریقہ سوانح نگاری "جو شلبی کے خیال میں ایک طرح کی خیانت اور خداع ہے" اور جس پر بار بار بے چینی کے ساتھ زرد دیا گیا ہے، در چیل ہالی کی ایجاد ہے، یا شلبی کی تصنیفات جسی دائرہ میں آ جاتی ہیں، تاریخی تغییر کا ایک نتائج نازک نکتہ ہے جس پر مولانا نے اگر مزید روشنی ڈالی ہوئی تو دنیا سے ادب کے لئے ایک جدید انکشاف ہوتا۔

اسی طرح حالی کی یہ صفت گری جان یورپ کے طرز تحریر سے اخذ ذہبائی گئی ہے مبنی یہی فرماتے ہیں کہ ”اس پر فریب طریقہ“ سے ”جو ایشائی شاعری سے ملتا جلتا ہے“ موجودہ یورپ کا مذاق اور علیٰ ترقیان سب برباد ہو جائیں گے، لڑپچک کی طرف سے مولانا کی اس نبی وقت دیقند رسی اور جوش اتفاقات کا شکریہ، لیکن ایک نکتہ داں یہ سوال کر سکتا ہے کہ جس خطبے کا احتمال نلا ہر کیا گیا ہے۔ اسکے لحاظ سے مزبی زبان کی کوئی سوانح عمری ایسی دکھائی جا سکتی ہے جبین جماں کے ساتھ معابر اپہار کر دکھائے گئے ہوں، کم سے کم جتنی مستند کتابیں سیرہ (لاف) کی حیثیت سے اگر یعنی نہایت لکھی گئی ہیں، وہ اکثر دن کے دامہ نظر میں ہو گئی، لیکن افسوس ہے کہ حیات جادید کی طرح کسی کتابت مولانا کی توقفات پوری ہوتی معلوم نہیں ہوتیں، یعنی ان میں یہ سبق احوال ہمیں سنتے ہیں تکہ ایک اذواج امام جرائم پڑیتے ہیں، یا باب الاشرار کے عنوان سے کسی شخص کے خط غیب کا غیر ضروری خاکہ آٹا یا گیا ہو۔

ایک ادیب محارضہ باشیں کی حیثیت سے پوچھ سکتا ہے کہ لحاظ فن حالی کے جبرا اقصدار کی طرف نیک نیتی سے تبلی کا ذہن منتقل ہوا ہے خود انکی تصنیفات میں یہ رعایت کہا تک ملحوظ رکھنی ہے یعنی المامون، سیرۃ النعمان، الفاروق اور المعززالی میں انسانی کمزوریاں کس حد تک اپہار کر دکھائی گئی ہیں؟ اسکا جواب مجھے خوف ہے غیر امید فراہو گا، کیا یہ علم النفس کی حق طلبی نہیں ہے جو ایک نکتہ سخ مورخ کے قلم سے ہو سکتی ہے کیونکہ عظمت خود ملک کے سب سے بڑے مورخ نہیں کے نیاں کے مطابق واقعات کو بدل ہمیں سکتی،

ہر حال یہ کہا جا سکتا ہے کہ حیات جادید کے لئے حالی کی طرف سے افضل ارادا پا لو جی) کی باکل ضرورت نہیں، ایک شریف نے ایک شریفیت شر انسان کی ہمدردانہ سلسلہ نشت لکھی اور آشنا سے فن ہر کوکھی، اور یہی اور پچھے سے اوپنجا مدعیاء تحریر ہے جو ایمان بالغیب کی حیثیت سے

یورپ کی طرف مسوب کیا جا سکتا ہے:-

یہ قطبی ہے کہ حیات جاوید کار میں اندکرہ فرشتہ نہیں تھا، انسان تھا لیکن اُسکے اخلاقی اوصاف اُسکی اضطراری لغزشون پر ہبھین انسانی کمزوری سمجھے غالب تھے، یہی ماہلا امتیاز ہے جوکی بنابر سو اسخ نگار کسی بڑے سے بڑے شخص کو دنیا کے سامنے پیش کر سکتا ہے، سریسید کی کمزوریاں جوکی بے نقابی پر بُلی کو اسقدر اصرار ہے اور جنگ اطمینان میں حالی نصف بیسیدی سے کام نہیں لیا، وہ صل سریسید کی زندگی کے دو عناصر میں جنکے بینیز انسانی اخلاق کی تکمیل ناممکن ہے، لیکن اس قسم کی اضافی تصریحات کا بے ضرورت پیلانا اور تعمیقی پہلو کا اس طرح نایاں کرنا کہ اصلی حواسِ دردبا جائیں بالکل ایسا ہی ہو گا جس طرح زدہ کے آخری مناقشات کو بُلی کی ادبی زندگی سے وابستہ کیا جائے، جس پر لانا کا سو اسخ نگار کجھی راضی نہیں ہو گا، اور جسے شُنی کی علمی "نفیت" (رسایکا نوی) درہل کوئی تلقن نہیں ہے،

یہ غور طلب ہے کہ غالب کی طرح بُلی کی اذراطف دواری معاصر ان کمالات کے اعتراض میں نیاض نہیں ہے، بُلی نے اکلام لکھی لیکن سریسید کا نام تک نہ آیا، حالانکہ سریسید پہلے شخص ہیں جو دونے دور جدید میں مذہب کو مقولاتِ عصر پر سے تطبیق دیکھی کوشش کی اور یہ امر بہاء اخلاف اُن کی ادیّیات میں محظوظ ہوئیکے لائق ہے، ہمومصر کے مذہبی تحریک پر کی اوقات یوم ہے، اسے مصطلح جہود ستار کی فضیلت سے اگر قلع نظر کر لیجئے تو سریسید اور اُنکے رفقاء نے جو کچھ لکھ دیا ہے مشکل سے اپر کچھ اضافہ ہو سکتا ہے، اور یہ سریسید کے اختراقی دماغ اور اُنکے زبردست اجتہاد کا اتنا بڑا کارنا مہم ہے کہ عدم اعتراض درہل تحریکی خوش ظرفی ہو گی، میں بیان اس بحث کو چھپر نہیں چاہتا کہ عقاید کو جو جذباتی پیروں ہیں، مقولات سے بھڑانا جیسی ہمارے تکلیف کو اسقدر نماز ہے درہل کمانٹک دُگو خانہ میں

۱۷ مغارف: سب سے پچھے موجودی سیکڑا سوتیں جو پڑوری (لکھنؤت) ہیں۔

چو کئنی چیز“ کا مصدقہ ہے، میرا نہ صرف یہ ہے کہ اس موضوع پر جو کچھ اوقت لکھا گیا یا آئندہ لکھا جائیگا وہ محض سرید کے قلم کی آواز بازگشت ہو گی۔ یہ دلچسپ سوال ابھی باقی ہے کہ حالی کے بیسر کے ساتھ تبلی کو اسقدر ”چمک“ کیون ہے کیا یہ جامِ حیثیات شخصیت تبلی کے نامور ان سلام کا رنگ پہیکا کرنے والی ہے؟ یا جس طرح ایک خوبصورت عورت دوسرا سری پر کالا آتش کو دیکھنیں سکتی درہیں جذبہ برٹش اسکی تہ میں ہے؟ بلکہ ایک بہت بڑے فضل کی راستے کے طبق سریکے بعد اگر اردو میں کوئی قلم اٹھا سکتا ہے تو وہ حالی ہیں، اور اسین کچھ شک ہنین کہ حالی نے ”سرید کی صرف کثیر الادراق لائف ہنین لکھدی“ بلکہ یہ اردو لٹریچر میں ایسا اضافہ ہے جو حالی کی ذات پر ختم ہو گیا، لیکن کیا ” Shrâjum“ کے صرف کوئی اپر برٹش کرنا چاہیے۔ اسکا جواب آگے چل کر تائیج دیگر نہ جاننا کبھی کبھی جانہ نے سے زیادہ باکیف ہوتا ہے، اسلئے سرودست میں اس طلف کو کھونا ہنین چاہتا۔ لیکن Shrâjum کے ساتھ جو ایک ذوقی چیز ہے میری بڑی ہوئی تھن عقیدت اس موازنہ کو جائز ہنین رکھیں، اسلئے حیات جاوید کے مقابلہ میں تبلی کی صرف ان تصنیفات کو رکھیں جو اپنی ذعیت کے لامانا سے عبس شترک کی حیثیت رکھتی ہیں، آجھکل کی عوامِ رسمیہ (ایسی کیٹ) کی نہ رکھیں شناسہ سوسائٹی میں موازنہ اوصاف کو جائز ہنین رکھیں، لیکن مصنفین کے دماغوں کی رگڑ، فن تحقیقہ کا ایک غنی اس سڑانہ فرض ہے، جس سے قطع نظر ہنین کیجا سکتی، اسلئے چمک کے وہ عقدہ ہے سریتہ ہنین حالی کے مقابلہ میں لائق عزت تبلی کا پہلو کچھ دتا ہوا سا ہے، کھلے ہوئے راز کی حیثیت پیش کئے گئے ہیں۔

لہ میرے فاطب صحیح وہ حضرات ہنین میں جو تحقیق و تحقید میں اتفاق ہنین کر سکتے یا کرنا ہنین چاہتے، نہ جاندا (جل) چندان لائق اصرار ہنین لیکن یہ بھی نہ جانسا کہ ہنین جنتے (جل رکب) قطعاً لائق سماں ہنین، ایک بیباک نے حال میں لکھا تاکہ Shrâjum پر دفسیر براؤن کی ” لمیری ہمیشہ آف پر شیا“ کا سردہ ہے، شاید کہنا یہ منظور ہو گا کہ براؤن اکی کتاب سے باخوبی ہے، لیکن Shrâjum کو حکوم ہنین کہ براؤن نے فارسی شاعری کی تائیج ہنین کی (باقی صفحہ آئندہ)

قبل اسکے کمین اسے ختم کر دن ایک نظرہ معرفہ با طبیعت ہو رہا ہے جس سے اسی سلسلہ میں پہٹ لینا چاہتا ہوں۔ ”پٹک“، جسکے متعدد نظائر جانتک گنجائش عجیب ہنچاے گئے ہیں، درشت طبعی کے اثر سے اس کا سلسلہ اور بڑھتا ہے، ایک زادیہ علی کا نوجوان سید الطالفہ جسے آگے پل کر نظام ادبی کا ایک توی تعریض ہونا ہے، ایک غیر مقلد تصنیف کے سلسلہ میں یوں انظماء خیال کرتا ہے،

”مولیٰ نذیر احمد علی اس گناہ کے مجرم ہیں، جس قلم نے مرادہ المروء، بنات النعش،  
تو بتہ المضوح، ابن الوقت اور ایامی لکھنے میں زندگی ابسر کی ہودہ المزاطف، احتجاد، ترجمہ قرآن،“

بلکہ درہ صلی وہ اسلامی طریقہ کی مانگ تائیج ہے، ایران سے جو کچھ قلت ہے یہ یہ کہ بزرگان اُن مصنفین کو الگ کرنا گیا ہے جو اسلام کے وسیع دور میں خاک عجم سے دلتا وقت آئٹھے رہے، ایمن خواہ کا ذکر رضا آیا ہے وہ علیٰ تاریخ حیثیت سے ذلتی اور جذباتی حیثیت نہیں کہ یہ براؤں کے بس کی بات نہیں تھی، شرعاً کا موضع با بلکل جدا گاہ نہ ہے، ہماری زبان پر فلسفہ ”ارتقا“ اور جانے کیا کیا بے سچت سمجھے اس بُری لمحہ گیا ہے کہ خیر سے معوقات نہیں تو کچھ اضافہ ہوا نہیں، لیکن ان لفاظ کی رہی سو آبرد علی جاتی رہی، جس ملک میں ترقی، عالیہ (ہایکریٹی سرم) کا سفوم صحیح پیٹھے پڑے ہے لکھے ہو ہجھ سکتے ہوں، میں نہیں بانتا شرعاً محکم کی نہ اکیت کمکمل اُنکے ذہن میں داخل کی جائیں مجبور اُمیں گناہ، کام رکب ہوتا ہوں جس سے اور وہ کو باز کرنا مقصود ہے، اور مجبور کرنا پڑتا ہے کہ شرعاً ہم نہ رکھ شوار بہیں بلکہ جانتک شاعری کی ماہیت نفسی کا تعلق ہے اسکی ارتقائی تائیج ہے، ”دیکھئے“ ارتقا، ”زبان پر ہی گیا“ جس طرح مانی خالی کا باہر اور مستقبل کا دادا ہے العینہ دنیا سے ادب میں بھی یہی ترتیب عمل جاری ہے، تقدیم نے متسلطین اور متسلطین نے متاخرین پیلا کئے، بالآخر غیر سعدی، حافظ، فردوسی اور بیکام حس ندازی میں ہوئے اور جو کچھ ہوئے اسی زمانہ میں لکھا ہونا انگریز سماحتا، اسی طرح اُنکے کلام کی عصری خصوصیات درہ صلی اُن کے کمال اجتناب و نہیں زیادہ دوستی کے قدر تی نتائج ہیں، شرعاً میں اسی علم کی عقده کشاںی گی ہے، لیکن یہ باتیں بھی نصف صدی کے بعد ہماری سمجھ میں آنگئیں اس وقت تک اس کتاب پر اطمینان فہمی متوںی رہتا تو اچاہتا۔

غسلی تو کیا ہراؤں کا خاکہ مٹا لے گیک، لیکن ایک عاصیت علیگئے ہیں بھیکر دنکے کی چوت شاعری پر جسمیت کے ساتھ انہار نیخان کی شرمنی، یہ نیز معارف کے سنبھولہ قلم کو اعتراف کرنا پڑا اور گویا ”شرعاً“ ہے ایک چورٹے سے لفڑ کے نہر کو دیکھئے گا جسکا تراقب ایک دفتر بھی نہیں ہے سکتا، مدد

اجمات الامم کے لئے سنجیدگی عبارت، متنات کلام، اور ثقہ اہت بیان کہاں سے لا بیگنا، مقصودو  
یہ ہے کہ مذہبی کتابوں اور بزرگان دین کی تائیخ کے لئے سنجیدگی چاہیئے، شوخ اور نظریفانہ عبارت  
اور سحیف صادرات موزوں نہیں، ”

یہ مولوی نذیر احمد کون؟ وہی جنکا تصینیقی نام عوام میں ”ڈپٹی نذیر احمد“ ہے، آہا۔ آفیس اردو و  
علامہ نذیر احمد، ایل ایل ڈی! جو ملک میں انسنہ مشرقیہ کا سب سے بڑا دیوبھت، جسکی عربیت اس پایا  
کی تھی کہ سخت سے سخت خرف بھی اسکا دہمانت تھے اور اسکے تحریکی سے مرعوب رہتے تھے جوں نے  
اردو میں کم ایز زبان کو اپنے خاص طرز ادا اور زور فصاحت سے ایسا کر دیا کہ آئینہ دنیا اپر اور بخاری  
رکلا سیکس کا اطلاق کر گی، جسکی طیبیت میں قدرت نے عربی کا مذاق اسلئے کہا تاکہ وہ عرب کے  
صحیفہ آسمانی کا قالب بدل سکے، پہلے ترجمہ قرآن کا یہ رنگ تھا:-  
”مسنی نکالتیاں اور یا کرتیاں جپیکر“

اب دہشتہ رفتہ اور فضیح اردو کا ایسا صدقہ ہے جسپر انشا پردازی نا ذکر سکتی ہے، نذیر احمد نے  
مرأۃ العروس کے سوا اگر کچھ نہ لکھا ہوتا جب بھی انکے کمال انشا پردازی کے ثبوت کے لئے یہ ایکیں  
کتاب کافی تھی ہمکیا درکھننا چاہیئے کہ وہ اسوقت ایک گران پا یہ مصنف تھے، جب ہمارے لائق ادب  
بزرگوں میں بہترین نے قلم ہاتھ میں نہیں لئے تھے، رہی انکی ظرافت جو اعلیٰ کا حصہ ہے اور جسے آپ  
کہانے میں نہ کہ سمجھتے، اور میں لڑپچکے چرسے کا قسم کو نکا، جو نئی تحقیقات کے مطابق صرف  
خوش ادائی نہیں بلکہ اخلاقی پاکیزگی کے ساتھ کامل صحت کی دلیل ہے،  
صرف ایک مثال یہ ہے، نزول قرآن کے سلسلہ میں نذیر احمد اپنے فضیح لکچر میں ایک جگہ  
کہتے ہیں:-

”جن دون قرآن بازیل ہوا ہے وہ ایک وقت تھا کہ عربی لڑپچکے جوں پر ایک بہار لہی تھی

وگون میں یہ مادہ ایسا برس ترقی تھا کہ کوئی شخص مذاقِ شعری سے خالی نہ تھا، یہ تو عربی زبان کے عروج کا زمانہ تھا، یون ہبی عرب کو اپنی بولی پر بلکہ اکاذی تھا، انھوں نے اپنے سواد و سردن کا نام رکھا۔ عجمی ہبی گونگے یا جنکو بات کرنیکا سیقہ ہمیں، ایسے گون سے کسی ہی اچھی بات کی جاتی گردہ ہوتی۔ حلیہ فصاحت سے عاری تو اُنکے کان پر جون ہبی نہ چلتی، بس ضرور تھا کہ اسی داد سے انہوں پہاڑ اجاۓ جو داد انکو خوب روائی تھا، یعنی فصاحت، قرآن نازل ہوا تو جو اپنے اپنے وقت کے سے سیداً محمد بن الحلب، سید محمد، اور حاتی دشی تھے سب کے پچکے چوت گئے۔

یہی بلاعث ہے جکلی بنا پر کہا گیا ہے کہ انشا پر داز کا ایک فقرہ ہزار دن علمی اور تاریخی اور ادبی  
ہماری ہوتا ہے، اور یہی تصریفات ہیں جنکے لحاظ سے ایک ادیب کو بڑے سے بڑے فلسفی اور مورخ پر  
ہمیشہ ترجیح رہیگی۔

یہ بلاعث حقی جس نے کسی زمانہ میں حیدر آباد کن کے سماں کو نذیر احمد کا شیدائی بنا  
لکھا تھا، سراسار اجگک اول اسٹیٹ ڈنر پر ہبی طلاقی قابوں کا دور پل رہا ہے، چھری کا نٹوں کی  
ادیمی موسیقیت میں دفتہ سرکاری ڈاک کے آئینکی الملاع ہوتی ہے، ارشاد ہوتا ہے نذیر احمد کی  
کوئی مرسلت ہو تو فرمائیں کیجاۓ، ایک منٹ کے بعد علیل القدر میزبان شام کے ہاتھ میں ایک  
کاغذ ہوتا ہے بر قی روشنی کی چلکا گئی میں شائق ادب امیر الامر اکی نگاہ نقوش حرفی پر دوڑ رہی ہے  
اور چھرے پر رہ رہ کر دکینیت طاری ہوتی ہے جسے تمہری سب کی ہلکی سرین کہیے نذیر احمد کے  
خوان ندب کا یہ وہ لفہ تھا جس سے شاہی میز ہبی بے نیاز نہ رہ سکی، لیکن اب یہ ہمارے گے  
میں پہنچا ہے جسے ہم اگلنا چاہتے ہیں، مگر یہ بے نکلی روایات سابقہ کے لحاظ سے کچھ ہیک ہمیں  
معلوم ہوتی ہو بچا ہتا ہے انکا کمال انشا پر دازی غیر تائشی خیش بستہ ہمیشہ بے نیاز رہیگا۔

لکھ صارف: ایں فضائل و مناقب کا مشکر بکر کوئی بھی کافزادہ، ”بنا گوارن کر یکجا ہیکن اس اعترض کا (باقیہ صفحہ آتھے)

آخر میں مجھے ایک نکتہ صاف کرنا ہے یعنی حاملی کے ساتھ بخشی کی چنکے جو شواہد پیش کئے گئے ہیں ان سے کوئی صاحب یہ نہ سمجھیں کہ بخشی کو حاملی سے خلوص نہیں تھا، بخشی حاملی کو پیشہ عزت کے ساتھ یاد کرتے تھے، فرمایا کرتے تھے کہ "جب تک مواد تحریری ہنوں ایک قدم علی چال نہیں سکتا، مگر حاملی کی نکتہ آفرینی ملکی محتاج نہیں، انکی دقیقہ رس اور نکتہ سیخ طبیعت ایسی چکستے مطلب بکال لاتی ہے جہاں ذہن بھی منتقل نہیں ہوتا اور یہ کمال احتجاد کی دلیل ہے۔" پاؤں کے داقعہ کے بعد بخشی کو حاملی نے دفعہ جوش میں جو رہنمائی لکھکر بھیجی تھی اور جبکا ذکر اور پر گذر چکا ہے، "بخشی المذودہ میں" مولانا حاملی کی ذرہ نوازی کے عنوان سے یوں رقم طراز ہیں :-

"مولانا کا میری نسبت ایسی ہے خیالات غلاہ کر راعضِ نکی ذرہ نوازی ہے، وہ میرے احباب میں شامل ہونے کا ننگ گوارا فرماتے ہیں، لیکن میری عزت یہ ہے کہ جنکو اپنے نیازمندی کے ذرہ میں شامل ہوئیکی اجازت دیں، ایں چند ہی ایسی صورتیں باقی رہ گئی ہیں جنکو دیکھر قدمار کی یاد تازہ ہو جاتی ہے۔ خدا ان بزرگوں کا سایہ قائم رکھے۔"

بہر حال چنک "بجو پکھی ادبی حیثیت سے تھی، رخ کے تلقفات دونوں صاحبوں کے استنسے ہی خوشنگوار تھے، جتنے با وصف اختلاف دکلائے مقدمہ کے اجلاس سے باہر ہوا کرتے ہیں ان چند صفحوں پر خصائص فضی کے مختلف رخ صنائی سانے آگئے ہیں، ورنہ میری خایت محض تنیشط ادب یعنی احباب کی دو افراد کے سوا اور کچھ نہیں ہی، اس حیثیت سے اور دو لشکر پرچم میں غالب یہ ایک نیا صفوون لہ،

اب بی جواب باقی کوئی شوق تحریر اور ظرافت کلام جو تحریر کر کے چھوڑ کر اتمم ہے، ہر چند اور اس کو ضبط کی کرنا چاہیے، امر و مقدس "بنکر پر سر بر آپ لوگوں کو حیفہ، اہمی اور احکام غیرہ کا مطلب سمجھا تھا ہیں اور ہنسی کا پر جعل ہے" ایک مشت کے لئے کوئی بھی نہیں، ایسی حالت میں الماز اکٹھنے کی وجہ پر بھاگ کر از روز ہفت اس سبقت سکش ہر کوئی نیا صوف ریس کے سرخ قریب کا انتقام کیجئے ہے مسلسل اس صفوون میں عالمی اقتباسات لئے لگے ہیں اس کے لئے اور دل پیکر کے انصاف (سربرد آزاد، نذریں احمد) حالی دشی کا پورہ اور فرشیں نظر تھا، لیکن افسوس ہرگز مسلط اقتباس میں جو یعنی صفات تعلق کے والے غزوہ نہیں کئے گئے، ختم کر کر نیکی پر جلد کا خیال آیا، اب یا ایک دوسری تھی جسے کسی طرح کو ادا نہیں کر سکتا، امام میں عقین دلانا چاہتا ہوں کہ اس پیوند کاری میں جن کوئی نہیں کوئی تصرف یا اخفاک نہیں کیا ہوا جبکہ بعد امداد جہاں جسے لگے ہیں، عالمی اقتباس میں جو یعنی پیش کروئے گئے ہیں، میری کوئی بھی بھت پر جو ہنس نہیں پائی ہے۔

# بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

## اصلِ تعلیم

از جانب نظر خوب خان حصل بگوئنڈ ملینگ کالج لکھنؤ

ماہیت و مقصود تعلیم | دور جدید نے جہاں تجربہ انسانی کی گوناگون اور علی تصاویر کے درسرے نہ کوہا رے

پیش کر دیا ہے دہان تعلیم کی ماہیت و مقصود پر بھی نیا درق الٹ دیا ہے، آج "تیلیم" کا لفظ، ذہنی اخلاقی اور جسمانی تربیت کے دستیچ ترین مفہوم میں شمال ہوتا ہے، علم کا فرض درس و تدریس کے ساتھ ختم ہوئیں ہو جاتا، بلکہ تلامذہ کے قوائے ذہنیہ کے دوش بدوش، درستی اخلاقی صحت بدن کا لحاظ بھی اپرے واجب ہے، چنانچہ معلم، درس بھی ہے اور مرشد و داعظ بھی، جسمانی و روزش کا استاد بھی ہے اور طبیب بھی جس "ماہ میں تیلیم کی" ماہیت، اس غلط فہمی میں ملغوف ہتھی کہ تعلیم کو تدریس کا مراد سمجھا جاتا تھا تعلیم کا منتشر و مقصود بھی صرف اسقدر تھا کہ تعلیم کا حافظہ رنگارنگ معلومات سے بھر دیا جائے، اس عندغتی میں یہ رسم تعلیم کمال تبیح، بخود مفعک تصور کی جاتی ہے، کہ علم کو طالب علم کے دامن میں ٹوں دیا جائے، علم افسوس کی سوچ گانیوں نے اس حقیقت کو بے نقاب کر دیا ہے کہ تیلیم کی غایت صلحی دیگر قوائے انسانی کے ساتھ قوائے ذہنیہ کے نشوونتی میں ادا کرتا ہے، طریقہ تعلیم سارا بوجھ حافظہ پر ڈالتا تھا، لیکن طریقہ جدید ذہن انسانی کی جملہ قوتون کو کلاحقہ تربیت اور متناسب بالیکی کو پیش کر دیتا ہے، انہوں تعلیم کامل حسب ذیل اور کی خاصیت ہے،

(۱) درس و تدریس کے ذمیہ قوائے ذہنی کی نشوونما،

(۲) ارشاد و ہدایت، پہنچ و تھیمت اور ذاتی نہاد کے ذمیہ تہذیب اخلاق،

(۲۳) بدان غدو زش، صفائی اور اصول حفظ این محبت کی باقاعدہ پابندی کے ذریعہ محبت جسم، طاقت بدن اور حریتی و مستندی کی برقراری،

علم قبول اور فریضیم | ایشیا میں علم دفن باہمگر متراوٹ بولے جاتے ہیں، لیکن پورپ کے نزدیک اُنکے درمیان بین فرق ہے، علم کائنات عالم کے کسی خاص شبہ کے حقائق و واقعات لیکر محسوس بیان کردیتا ہے، فن "ان علی مقدمات و قضاۓ یا سے علی متارج اخذ کرتا" اور انکو بہایات، تو اعلاد اور تینیات کی شکل میں تدوین کرتا ہے، علم کا تعلق فہم و نظر و ادراک سے ہے، طالب علم بباحث و مطالب علمیہ کو پڑھتا غور کرتا اور انکو سمجھتا ہے، اسکے خلاف فن کا رشتہ عمل سے فوجب تر ہے، کسی فن کے ہدایات محسوس پڑھ کر سمجھ لیئے کی چیز ہیں، بلکہ کم تسلیم اور مشق لازم ہے، علم کی تحصیل ہیں فہم ہو جاتی ہی کہ معلومات صاف صاف ذہن میں مرتب ہوں، جبکہ فن کا تقاضا ہے کہ ان معلومات کو قوت سے علی میں لایا جائے، علم دفن کے باہمی فرق کی وضاحت اتنا ذیل سے ہوگی،

تشريح ایک علم ہے جسکے اندر جسم انسانی کا کچھ چٹا ہے، اس علم کا موصوع، بڑیاں، جوڑ، رگ پٹھے دغیہ ہیں، علم تشريح ہمکو اجزاء بدن کے حالات سے جبردا کر دیتا ہے، اور ہیں، لیکن اسکے مقابل فن جراحی ہے، جو علم تشريح کے اخبار و بیانات سے مفید علی ہدایات استنباط کرتا ہے، بین علاقہ علم افعال لاعصاء اور فن طب کے درمیان ہے، اول انذکر اعضا سے بدن اور انکے افعال کا ذکر کرتا ہے، اور فن طب ان معلومات سے استفادہ کرتا اور علی قواعد اخذ کرتا ہے، علم افعال لاعصاء کے علاوہ طب کی بنا دیگر علوم پر بھی ہے، شلائق بیانات، بیانات کیمیا وغیرہ، ریاضی ایک نظری علم ہے، لیکن فن مماری کی داشت ہیں تا ستر اسی پر پڑتی ہے، فن ملاجی، علم ہدایت اور علم جغرافیہ کا دست نگر ہے، غرض کہ ہر فن کی تدوین ایک یا ایک سے زیادہ علوم کی محتاج ہے، اور کسی مخصوص فن سے متعلق علم یا علوم کے ان اصول کی کیجانی جو گویا اس فن کی جڑ ہیں، اسکے علم کے نام سے قبیر کی جائیگی، میں فرجوجی کے خلاف

علم جرایی سے مراد تثیر کے وہ اصول و قوامیں ہیں جن پر فن جرایی مبنی ہے، اسی طرح فن طب کے خلاف علم طب سے مراد علم افعال لاعضاء، طبیعت، کیمیا، بیات وغیرہ کے وہ اصول و قوامیں ہیں جن پر فن طب کا دار و مدار ہے، وقش علی ہیں،

علم تعلیم و فن تعلیم کی تفہیم میں اسی پر قیاس کرنا چاہیئے، یعنی علم تعلیم عبارت ہے ان علوم کے قوامیں و اصول کے ذخیرہ سے، جن قوامیں اصول پر فن تعلیم کا مدار ہے، علم تعلیم کا مائیجہر کم سے کم

حسب ذیل علوم ہیں،

۱۔ علم النفس،

۲۔ علم الاخلاق،

۳۔ علم حفظان صحت،

۴۔ علم افعال لاعضاء،

تعلیمی نقطہ نظر سے ان علوم کی شیرانہ بندی، علم تعلیم کی تدوین کا دسرا نام ہے، چنانچہ پچھے کے نفسی حالات، سن دسال کے اعتبار سے تو اسے ذہنیہ کا فشوونما، تعلیم کا اخلاقی نصب العین، جہماںی توڑی اور لئکھ ترقی و انحطاط کے اسباب، علم تعلیم کے مہات موضوع ہیں،

فن تعلیم کا موضوع بحث چیدہ اور آزمودہ دستور و طریق تعلیم ہے، انگریزی، حساب، جزء افہم، فن تعلیم کے ذہنی و پڑھائیکی بہترین صورتیں، اور مدرسہ کے نظم و نتیجے و ضبط کے کامیاب طریقے فن تعلیم کی جان ہیں،

شرط دزب | چونکہ ارتقاء انسانی کی اپلی منزل فطرۃ جہماںی ترقی، دوسرا منزل فطرۃ ذہنی ترقی اور قیری منزل فطرۃ اخلاقی ترقی ہے، لہذا ہم تعلیم انسانی پر اسی ترتیب سے بحث کریں گے یعنی اول جہماںی نقطہ نظر سے، دوم ذہنی نقطہ نظر سے، اور سوم اخلاقی نقطہ نظر سے، لیکن یہ تمام معاہد

ہندوستان کی سماشناست اور اسکے موجودہ حالات و حاجات کے تابع ہونگے، پورپین فلسفہ تعلیم کے اصول وہیايات کی آزمائش کا پیدا ان خود پر ہو سکتا ہے، نہ کہ ہندوستان، ہندوستانی بچہ کے تعلیم کے اصول پورپین بچہ کے تعلیم کے اصول سے اسیقدر مختلف ہونا چاہیں، جبقدر ایک ہندوستانی بچہ اور ایک پورپین، بچہ کے درمیان جماً، ذہناً اور اخلاقاً اختلاف ہے، پورپ کے پرستار مغربی فلسفہ تعلیم کا تختہ مشق ہندوستان کو بناتے ہیں، اور طلاق توقع نتائج واشرت پر تجب کرتے ہیں حالانکہ کمقدار بدی ہے کہ جب تک مشرق، مشرق اور مغرب، معزب ہے مشرق کو مغرب کے قابل ہیں ذہناً اسیقدر حال ہے جبقد رمغیر کو شرقی کے سفلیب میں ڈالنا، ایک دوسرے کی جغرافی تاریخی عمرانی خصوصیات اسقدر تباہی میں کہ ایک ہی ذہادونوں میانچے واقع آنا محل تھب ہر کو محل توقع ستیفات سے ہونکے کلیات سے،

اس بنا پر دونوں ملکوں کی جماںی تربیت کے اصول میں جبقد رفق ہونا چاہیئے ظاہر ہے،  
خطہان صحت کے بعض اصول جو پر چک کی صحت کے ضامن ہیں، ہندوستان کے حق میں سرسریت فاگن بدھتیا طلبان ہیں، اس نکتہ کو ملحوظ کر کر اس سب سے پہلے بچہ کی جماںی تعلیم کی جانب رجوع کرتے ہیں،

### جماعی تربیت

ندا غذا جو بخوبی بضم اور جزو بدن ہو جاتی ہے، دنیجہ مرتب کرتی ہے،

(۱) بدل یا تخلل، اعضا اور عضلات کی باہمیگی اور انکی فرسودگی اور نوٹ پھوٹ کی مرست،

(۲) حرارت مزبری کا قیام، اور قوت کی پیدائش،

اس بنا پر غذا کی تین قسمیں ہوئیں، یعنی ایک وہ جس سے محض ہمارے پچھے گوشت اور ہڈی بنتی ہے،

دوسرے وہ جس سے خض حرارت پیدا ہوتی ہے اور تیر سے وہ جو پچھے ہلی بناتی ہے اور حرارت بھی پیدا کرتی ہے،

اطباً، غذائی تین حالات قرار دیتے ہیں، جامد، سیال اور ہوائی، ہوائی غذا کم سبھنگی ہے جبکو ہر وقت ہم سانس لیتے ہیں باقی ماندہ غذا و ان کے اجزاء حسب ذیل ہیں،

- (۱) لممات (پروٹئن) شلگا اندھے کی سعیدی، ان سے پھر وغیرہ بنتے ہیں،
- (۲) مدھنات (فیش) شلگا گہی، کھن، دودھ، یہ حرارت پیدا کرتے ہیں،
- (۳)، نشا سجات (اشارج) چاول، گیوں وغیرہ یہ بھی حرارت آفرین ہیں،
- (۴)، لممات (سالٹز) یعنی نمک جو ترکار یوں میں بنائی حالت میں پایا جاتا ہے، یعنی ہمولی نمک ہضم غذا میں مدد دیتا ہے،
- (۵)، پانی، غذا کو ہضم کرتا اور فضلات کے اخراج میں گرد و دن کی امداد کرتا ہے،

غذا ان تمام اجزاء کا مناسب مرکب ہونا چاہیے، اگر کوئی جزو غیر معتدل طور پر زیادہ ہو گا تو نقشہ پہنچیگا، ہندستان کی آب و ہوا کے لحاظ سے جوان آدمی اور پچھر کی غذا کی مقدار نمک اور پانی کے علاوہ یہ ہونا چاہیے،

## جو ان آدمی

## بچہ

- |                 |                 |               |
|-----------------|-----------------|---------------|
| (۱) لممات -     | ڈیڑھ چٹانک      | (۱) لممات -   |
| (۲) مدھنات -    | ڈیڑھ چٹانک      | (۲) مدھنات    |
| (۳)، نشا سجات - | سائیہ سات چٹانک | (۳)، نشا سجات |
- پانچ چٹانک
- معمولی غذا میں یہ سب اجزاء موجود ہوتے ہیں، ہندو جو گوشت یا انڈا ہنین کہا کئے، لممات کی ضروری مقدار دیگر اشیاء سے حاصل کر سکتے ہیں، ہم اسے ان سب کا بامی توازن ہے، مختلف غذا و ان میں اجزاء مذکور کا اوسط نقشہ کی شکل میں ہر یہ ناطرین کیا جاتا ہے، اس نقشہ کی مدد سے کافی و مناسب غذا کا اندازہ لگایا جا سکتا ہے،

## عام غذاؤں میں اجزیل تغذیہ کا اوسط فی صدی

| غذا        | ملحّات | دھنات | نشابجات | ٹھکات | پانی |
|------------|--------|-------|---------|-------|------|
| دال        | ۲۳۵۰   | ۲۳۳   | ۲۴۰     | ۵۶۰   | ۱۴۰  |
| چاول       | ۷۵۰    | ۵۵    | ۶۰      | ۶۰    | ۵۰   |
| گنگی       | ۲۶۰    | ۸۰    | ۰۰۰     | ۶۰    | ۸۰   |
| رولی       | ۸۰     | ۱۵    | ۵۹۵۲    | ۱۳    | ۵۰   |
| آلو        | ۱۶۲    | ۵۳    | ۲۲۵     | ۱۶۰   | ۷۵۵۰ |
| ہری ترکاری | ۱۵۵    | ۵۵    | ۷۸      | ۱۵۲   | ۸۹۵۰ |
| گوشت       | ۲۰۵۵   | ۳۵    | ۰۰۰۰    | ۱۴    | ۷۶۵۳ |
| چملي       | ۱۸۵۱   | ۲۵۹   | ۰۰۰۰    | ۱۶۰   | ۷۸۵۰ |
| دودھ       | ۳۵۰    | ۳۵۸   | ۵۰      | ۵۸    | ۸۷۰  |

مدھنات اور نشا بجات چوٹی پھون کے لئے ازیں ضروری ہیں، چونکہ ایک ہی قسم کی غذا بارہ جاتی ہے، اسلئے ایک روز ملحّات زیادہ کہانا چاہیے اور دوسرا بے روز نشا بجات، ہندوستان میں غریب نچے ہو کون مرتے ہیں، اور ایسا زادہ حد سے زیادہ کہا جاتے ہیں، صحت پر اس قلت و کثرت دونوں کا اندر نیکسان برا پڑتا ہے، اور مدرسہ کے کثیر امداد قابلِ فرسوس مظاہر کا حشرہ اور نکا میون کا سبب اصولِ آنے یہ سے بے اعتمانی یا لالگی ہے،

آرام بدر طعام | جس طرح شین کے کیل پر زدن کو حرکت کے وقت ہیں کی ضرورت ہوتی ہے، اسی طرح اعضا جنم کو خون کی ضرورت ہوتی ہے، اور اگر خون کی رسنا کافی ہوگی تو یہ نہیں کہ حسب دستور فعل میں خل پر لچک بلکہ دھنی عصفر بھی خراب جائیگا،

دریش کے وقت خون کا بیشتر حصہ پھون میں ہوتا ہے، مطالعہ کے وقت دماغ کے اندر خون درکار ہوتا ہے، جو وقت کمانا کہاتے ہو خون معدہ میں مظلوم ہوتا ہے، اسی لئے کمانے کے بعد دریش منوع ہے، چونکہ نظام ہاضم کو خون کی بڑی مقدار کی حاجت ہوتی ہے، دریش کے تقاضہ سے خون پھون میں آ جاتا ہے، اور جب خون اس طرح دوجہ تقيیم ہو گیا تو معدہ اپنا فعل اچھی طرح ہنین کر سکتا اور لازمی نیچجہ سوہنگہ ہوتا ہے، علی ہذا کمانے کے بعد فوراً پڑھنا بھی نہیں چاہیے، اسلئے کم معدہ اور دماغ کی باہمی کشاکش اپنے میں دونوں کی خرابی کا باعث ہوتی ہے،

بعض اطباء کمانے کے بعد مشی کی صلاح دیتے ہیں، لیکن علم افعال ااعضا، کاشورہ اسکے خلاف معلوم ہوتا ہے، اسکے ہدایت کے مطابق کم از کم ایک گہنہ طلقانی آرام کرنا چاہیے،  
باس | ہندوستان کے موسمی حالات کے لحاظ سے بیاس ایسا ہونا چاہیے کہ جیسیں ایک طرف تو گری سرایت نہ کر سکے، اور دسری طرف اسیں پسینہ خوب جذب ہو سکے، گریوں کی ٹوادر بریات کا پسینہ بہت سے مخصوصوں کی موت کا اصلی سبب ہے، جاڑوں کا بیاس ایسا ہونا چاہیے جو جسم کی حرارت کو قائم رکھ سکے، یعنی باہر نکلنے نہ سے، یہ افزاڈا یا گریوں کے بیاس میں داہم صفتیں پائی جانا ضروری ہیں،

(۱) بیاس ایسا ہو کہ جیسیں حرارت سرایت نہ کر سکے، نہ اندر سے اور نہ باہر سے، خارجی گرمی سے جسم کو محفوظ رکھے اور داخلی گرمی جسم سے نکلنے نہ سے، حکمیات کے اصلاح یہن بیسے مادہ کو عیار المغوذ (بیڈ کنڈ کھڑ) کہتے ہیں،

(۲) جو پسینہ نکلے اسے فرا جذب کر لے،

کپڑوں میں رشیم اور اون دو ایسی چیزیں ہیں جنہیں یہ دونوں عصیتیں بدرجہ اتم پائی جاتی ہیں، یعنی عیار المغوذ بھی ہیں اور جاذب و طوبت بھی، گرمی اور بریات میں بیشی شکوک اندر پہنچا ہے، اور

چاڑوں میں دہیز اُونی سینہ بند، اور کالباس گر میون میں سوتی اور جاڑوں میں اُونی ہو سکتا ہے، لیکن اندر کا بابس کسی حال میں سوتی خونا چاہیے،

ہندوستان کے لئے سفید رنگ کا بابس زیادہ موزوں ہے، اسلئے کہ سفید رنگ تمازن تہذیب کی م Rafiq میں بے مثل ہے، لیکن ہندوستان کی فرنگی آبی کا تقاضا دسری جانب ہے بڑے شفق کے ساتھ رنگیں سوٹ پہنچاتے ہیں، اور بعض جملیں توخت گر میون میں اُونی سوٹ پہنچتے ہیں، قطع نظر اسلئے کہ رنگیں کپڑا بہت جلد گرم ہو جاتا ہے، ہندوستان کے مشهور گرد غبار کے لئے عین اسکا دامن قدرہِ عہامت و سیع ہے، پہنچنے والا اسکو صاف سمجھ کر پہنچنے جاتا ہے، حالانکہ اسکی کثافت ملک امراض کے جراحتیں کاٹتے زار بن چکی ہے، ہندوستان میں ارشاد ہدایہ ضرورت کہ بباں نہایت صاف سخرا اور پاکیزہ رکھا جائے، اسلئے کہ گرم ملک ہونیکی وجہ سے پہنچنے کثرت سے آتا ہے اور پہنچنے میں خاصہ ماڈے برابر خارج ہوتے رہتے ہیں،

سفائی | کمال میں دو قسم کے سمات ہوتے ہیں، ایک سے پہنچنے خارج ہوتا ہے اور دوسرو سے ایک چکنا مارہ ہکھتا رہتا ہے یہ اسلئے کہ جلد ملا کھم رہے، گرم ملکوں میں جسم بہت جلد سیلا ہو جاتا ہے، اسلئے کہ پہنچنے بہت نکلتا ہے، پہنچنے میں جقدر پانی کا جزو ہے، وہ تو خشک ہو جاتا ہے، لیکن نفلات جسم اور نک کمال پر چیز رہ جاتے ہیں، نیز باہر کی خاک کچکنے مادہ سے مل کر سمات کا مخفہ بند کر دیتی ہے، نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ جسم کے نفلات خارج ہونے نہیں پاتے، خون خراب ہو جاتا ہے، بھریان نکل آتی میں اور ان اعضاء پر جنکا فعل جسم کو نجات سے پاک کرتا ہے، متلاً چیزیں اور گردے، ان پر خون کی خرابی کی وجہ سے زیادہ بار پڑ جاتا ہے، اور رفتہ رفتہ ضعیف ہو جاتے ہیں، یہاں تک کہ ایک دن باکل جواب دی دیتے ہیں، علاوہ برین جلد کا ایک فعل یہ ہے کہ سردی اور گرمی سے خون کو خود دار کر کر جہاں سردی معلوم ہوئی خون فوراً اندر دوڑ جاتا ہے، اور پر نہیں رہتا، لیکن جب جلد نہایت کثیف ہو جاتا تو یہ

تو صحیح احساس نہیں ہوتا، خون اور پری ہی دور کرنا رہتا ہے، اور سردی لگ جانے سے صد ہا امراض پیدا ہو جاتے ہیں،

چنانچہ صحت کا دار و مدار بہت کچھ جسم کی صفائی پر ہے خصوصاً پچوں کی لیکن انکی صفائی کی جانب جبقدر اتفاقات کی ضرورت ہے، اسی قدر غفلت بر تی جاتی ہے، مہندروستانی مدارس کے لئے نظر اسکے شاہد ہیں، بلاشبہ پچوں کو مہلا نہ ڈالنے کی ذمہ داری تماستروں پر عاید ہوتی ہے، اور چونکہ یہ بحث درصل سلسلہ تعلیم نوائیں کا ایک مکڑا ہے، مہندرا ہم تلمذ اداز کرتے ہیں،

اعرض جسم کا میں بلانا غرہ روزا نہ در کرنا چاہیے، اور چونکا اسکے اندر چکنا مادہ شرکیں ہوتا ہے اسلئے صابن سے ہونا چاہیے، صابن میں سودے کا جزو ہوتا ہے اور سودا دہنی مادہ کے ساتھ حل ہو کر میں کچھ سے چوس لیتا ہے، ہنارینکے بعد جسم کو تو پہ سے خوب رکھ کر خشک کرنا چاہیے، بیماری کی حالت میں اگر نہانہ سکون کم از کم پاؤں، جانکھ اور بغل دہونا چاہیے، پاؤں کی ثابتتی ہجع ہو جائیں کی خاص جگہ ہے، سوتے وقت بلانا غرہ ہونا چاہیے، پاؤں دہونے سے مبتذلوب آتی ہے، اور غذا اور چی طرح ہضم ہوتی ہے،

دانٹون کی صفائی بھی نمایت ضروری ہے، صحیح، سوتے وقت اور کسانا کما نیکے بعد دانت ضرور ماں بخنا چاہیے، دانتون میں جو غذر ہجاتی ہے وہ سن کر زہر بخجا تی ہے، لوگ یورپ کی تقدیمیں برش سے دانت صاف کرتے ہیں، لیکن برش بہت جلد خراب ہو جاتا ہے، دانتون کا میں اسیں اگر شرمنا، گلتا، اور زہر لبھتا ہے، اور اگر اسکے استعمال میں جاہل نہ شوق سے کام لیا جائیگا تو غفریب دانت کو میں سے صاف کریں گے مونکو دانتون سے صاف کر دیجیا، زبور کا کام دیجیا،

اشتہاری بخون سے بہاگنا چاہیے، غریب طالب علم کے لئے کوئی اور نمک بہترین بخن ہے، بہبنت یورپ کے مہندوستان میں باخون کی صفائی کی جانب خاص توجہ کی ضرورت ہے،

اسلئے کہ کہنا باخون سے کہایا جاتا ہے، ناخن زیادہ بڑھتے نہیں چاہیں، اور انکے آندر خال کرتے رہنا چاہیے تاکہ میں حج منونے پائے،

ہندوستان جیسے ملک میں چاہیے تو یہ تاکہ اندر کا بہاس روزانہ تہذیل کیا جاتا، لیکن کم استقامت لوگوں کے لئے ایسا کرنا دشوار ہے، بہر طور کم از کم دو جڑتے ہوتا چاہیں، شب کو وہ پکڑا جو دن بھر اندر پہنے رہے ہو پہلا دفعہ کہ ہوا آسکیجن کے عمل سے اسکو صاف کر دے، دوسرا تیسرا دن پانی اور صابن سے بھی دھو دالنا چاہیے،

درزش بالمرہ درزش صحت کے داسٹے لازمی ہے، جسم کی کثافیں خارج ہوتی ہیں، معدہ اپنا فل میتدی کے ساتھ کرتا ہے اور جسم فربہ ہوتا ہے، اعتدال سے تجاوز ہر حال میں بڑا ہے، اور درزش بھی اس سے مستثنی ہیں، چھوٹے بچوں کو ڈر ل کر انا چاہیے اور بڑے بچوں کے لئے جتنا ملک اور کہیں زیادہ سفید ہیں، اسلئے کہ آن سے نفسی و اخلاقی صفات کی نشوونما میں مدد ملتی ہے، خلاف فرم، جرارت، توجہ، ہمدردی، ایثار وغیرہ جتنا سلک اور کہیں بچہ کو اس غیر میں اختیار کرنا چاہیے، جب اخلاقی ذہنی گلی کے کمیٹے کا موسم ہو، قبل از دقت اور بعد از دقت عبشت ہو گا۔

# آنارِ عکا ایں بیٹے

## سرپرید کے چند خطوط

بنام

مولوی سید شرف الدین صاحب بلوچی (گیا، صوبہ بہمن)

محمد وی مکرمی سید شرف الدین صاحب بلوچی عظیم آبادی،

اپکا نوازشناہ چیخا، ممنون عنایت ہوا، جو خیال اپکا بیری طرف ہے وہ صحیح نہیں ہے، اسکو دل سے  
دور کر دیجئے، میں مرد ایک گنگا رش سار آدمی ہوں، ادنیٰ سے ادنیٰ مسلمان بھی مجھے گنگا رستہ ہے زار درجہ ہترت  
اپنے بھے سوال کیا ہے اگر بعوض اسکے آپ بھی سے مندرجہ ذیل سوال فرماتے تو یہ نہایت  
خوشی سے اسکا جواب دیتا،

۱۔ نماز بیجگا نہ فرض ہے یا نہیں؟

۲۔ ہر مسلمان کو عالم ہو یا جاں، درویش ہو یا دنیا دار نماز بیجگا نہ اسکو فرض نہیں تھا بلکہ ادا کرنا فرض ہے نہیں

۳۔ ہر مسلمان اسکو فرض نہ سمجھے وہ کافر ہے یا نہیں، بلا تہہ کافر ہے،

۴۔ نماز نہ پڑھنے یا تھنا کر دینے سے مسلمان بیجگا رہتا ہے اور کتنا کہ کبیرہ کام تکب ہوتا ہے یا نہیں؟

۵۔ نماز قضاہ ہونے یا تھنا کرنے پر اگر کوئی شخص مادم ہو، اور اپنے تین گنگا رسمیت ہو، اور سخت کرنا، کام تکب

تسلیم کرتا ہو وہ کافر ہوتا ہے یا مسلمان رہتا ہے،

۶۔ اُسکے ساتھ یہ علی سوال کرو جو لوگ مسجدوں میں جاتے ہیں اور اس بات سے خوش ہوتے ہیں کہ

اگر انکو غازی اور نہایت پاک سمجھیں، انکا کیا حال ہے،

بیرے نزد کیک جمع ہیں اصلوں تین جائز ہے: میں ایک گنگا رادی ہوں، نماز پڑھتا بھی ہوں، قضاہ

بھی ہو جاتی ہے، جب قدماء ہو جاتی ہے شامت اعمال سے اسکی نامت ہوتی ہے، اپنے آپ کو گھنگا ر  
سمجھتا ہون، خدا سے معافی چاہتا ہون،

جن شخص نے آپ سے کامکہ میں غاز عزب میں جو مسجد مدرسہ میں ہوتی ہے اتریک پہنیں ہوا، سچ  
کہا ہے کیونکہ جب تک میں مدرسہ سے واپس نہ آؤں اور کپڑے نہ تبدیل کروں وہ کپڑے غازی پہنیں ہوئے  
بھر حال بیری اندر ولی تعلیم شخص بیجا ہے، نہیں مقدس ہون نہ مقدس ہوئی کادعویٰ ہے، نہ  
کیکا ہادی بنا چاہتا ہون، ایک گھنگا ر آدمی کے حالات کی تقدیش کیا، البتہ سلام انون کی بہلائی اور ترقی کا  
خیال ہے اسین کوشش کرتا ہون،

والسلام خاکسار

سید احمد، علی گدھ

۶۔ اگست ۱۸۹۲ء

محمد وی کمری بولوی شرف الدین صاحب،

اپنکا نو انشاہ بھپی، رسالہ جن و تحریر فی اصول المفسیر وانہ خدمت ہو چکا، جس کتاب کی تحریر کی  
ضرورت آپ نے تحریر فرمائی ہے بلاشبہ بہت ضروری ہے، کوئی شخص ایسا ہو جکو جمع مذاہب اسلامیہ سے  
زمحت ہونہ عادوت، بلکہ سچ مورخ کی طرح اصلی حالات کو بیان کرے، خدا کسی کو ایسی توفیق دے، میں تو  
جب تک سری نفیر ختم ہوں لے کوئی بلا کام اختیار نہیں کر سکتا، بیری نسبت تو بسب بیری تصنیفات کے  
فتاویٰ کفر ہو چکے ہیں، آپ بیری تحریرات کو پسند فرماتے ہیں، آپ پر بھی فتوہ ہے کفر ہو جائیں گے،  
رسالہ اسجا بت دعا علیحدہ لکھا ہے، اسکو بھی ملاحظہ فرمائیے، خلوط سب بیرے نام ہون، میں خود میں لکھا

والسلام خاکسار

سید احمد

۶۔ فروری ۱۸۹۳ء

مخدومی کرمی مولوی سید تصرف الدین حمد صاحب بخشی

آپکا فواز شناسہ مورضہ ॥ فروری سیرے پاس چھپا، آپ نے جو الفاظ اپنی عنایت سے بیری نسبت  
لکھے میں، انھوں نے مجھے تکلیف دی، برا سے خدا جہکو امام نہ تھی، بلکہ احمد بن انانام کا لانعام سمجھئے، اپنے  
لطیف بات لکھی ہے کہ علا، بتا دین کہ میں مددی ہوں یا دجال، میں اُک پو اطلاع دیتا ہوں کہ علماء نے  
سیرت دجال ہونے پر فتوی دیا ہے: زن تلاش کر دیگا اگر باقا تو اُنکی نقل آپکے پاس بھیج دیگا، والسلام  
خاکسار سید احمد

۱۵۔ فروری ۱۸۹۳ء

مخدومی کرمی مولوی سید تصرف الدین حمد صاحب بخشی

عنایت نامہ چھپا، نسبت خوب بکے ایک بہت بڑا مضمون افسوس جلد نہم میں بذکر خواب ہے، حضرت  
یوسف و فرعون وغیرہ مندرج ہے اسکو ملاحظہ فرمائیے،  
بعیت کی رسم نظاہری لغو، ہیچ کارہ ہیں، اصراف ارادت رہ ہر قصود ہے، حقیقت بعیت پر سیرا  
رسالہ ہے، جو مجموعہ انصاف یعنی میں چھپا ہے، اُک کو دیکھئے،  
بعیت مسذنہ جملکی تفضیل سیرت رسالہ میں ہے، دشخیزوں سے یا متعدد اشخاص سے کرنے میں  
کچھ ممانعت نہیں ہے،

والسلام خاکسار

سید احمد

علی گل ڈھنہ - ۲۰ فروری ۱۸۹۳ء

مخدومی کرمی،

قیصر صرف سو، و المخل کم چھپی، اس سے الگی سوتون کی تغیر کری گئی ہے، مگر بھی کم چھپنے کی

نوبت ہینیں ائی، خدا نے چاہا تو نقریب چینی شروع ہو گی، سید محمد محمود نے جواب پیغام آباد کے خدیش میں کی ٹھی وہ صرف زبانی ٹھی، وہ لکھی لیئی اور نہ چھپی ہے، مجھے تو یہی یاد ہے، مگر حال میں سید محمد نے کافر فیش میں ایک بے نظیر لکھ پڑایا ہے انگریزی تعلیم پر اور دکایا ہے کہ مسلمانوں نے اس سے کقدر فائدہ اٹھایا اور ہندوؤں نے کقدر اور ڈگ کام بن کر آنکھوں سے دکایا ہے، وہ چپ جائیگا تو ایک کاپی خدمت عالی میں بھیجنے کا،  
وس قطع اشتہارات در باب اجراء تہذیب الاخلاق مرسل خدمت ہیں، از راہِ مہربانی  
آنکو دستون میں تقدیم فرمادیجے،

والسلام خاکسار

سید احمد،

علی گلڈھ، ۲۰ فروری ۱۹۷۴ء

(بعقیدہ مطبوعات جدیدہ)

## القلاب

اخباری حیثیت سے لاہور اور کلکتہ اجر گیا، لیکن اب لکھنؤ اور خاصکرد میں آباد ہو رہی ہے، حال ہی میں ہفتہ وار القلب جناب عارف غوثا اللہ کے زیر ادارت میں سے شانی ہونا شروع ہوا ہے، ابھی چند پہچے اسکے تابع ہوئے ہیں لیکن انہیں کو دیکھ لیا گیا قیاس کیا جاسکتا ہے کہ یہ بخاری نیسی کی سطح کو بلند کرنا چاہتا ہے، یہ اسی مضمایں مناسب بحث و تبصرہ کے ساتھ شائع ہوتے رہتے ہیں موجودہ سیاست میں ہندوں ملک کی خواہیں کا شدت کے ساتھ ہم آہنگ ہے، اسلامی سائل خصوصیت کے ساتھ تکھفا تیز نزیر بحث رہتے ہیں، لکھاں چھپائی بہت صاف اور اچی نویسی، نسایں مناسب اور ترتیب بھی نہ ہوئی ہے، صفحہ، قیمت سالانہ میں، پتہ: کوچہ چیان، دفتر القلب میں -

# اُی بیتا

متی پیغم تبان سا غریش شارنداشت  
 نشنه نداشت ولے نشنه عبیان نداشت  
 نامه دوست کر صدبار بخانندم آن را  
 دوقداشت ولے لذت گفتارنداشت  
 گچه و جله گهت موی عراق ببرید  
 لیک آن نیز خلوبت گه تو بار نداشت  
 این همرو و قبول تو بکه بوده کرد دش  
 حرف انکار تو هم معنی انکارنداشت  
 ذوق از زنگ خوش چه برد آنرا بد  
 آنکه خلوکنده داشت ولے یارنداشت  
 دل درین باختهات ماند بکوت چیرن  
 معا داشت ولے از درود دیوارنداشت  
 روئی شر و گرگشت چویس ف آمد  
 پیش ازین صحرپین کوچه دیوارنداشت  
 ناهدی خیز از جله زلف و قد دوست  
 بود منصور دیکن رسم دارنداشت  
 گمه از ما به ثبات قدم خوش ببرد  
 آنکه در کوچه تو طاقت رفتارنداشت  
 داسه بر دیده شوتم که نترنگان بلکه  
 داشت در دو دلیل دیوارنداشت  
 پیش ازین پیش که اندازه و پیکارنداشت  
 در بساط دل ماطرح دو عالم انداخت  
 از دل ندوی و مترگان را زرت آغوت  
 ارتبا که کهم آبله و خارنداشت

عبد السلام ندوی

— ۴۰ —

قدو زدن یک سر و بگزارنداشت  
 شیوه پیغم تویک نگری یارنداشت  
 گچه صد جام بکف الله ہی طاشت بیان  
 لیک چون حشم پیغم تویک سا غریش شارنداشت  
 نشنه بیات که شد ما یه رتکین دلم

پر زادہ عشقِ نوگشت جان  
این فوابیں ازین گنبدِ وارندشت

داعظ شرکردی جلوه بنبر میکرد  
صد سخن داشت مگیک ہم ازان بازندشت

رازِ عشقِ ہبہ در کوچہ دبازار افتاد  
شکر صد شکر کرد دل پرہ پندرندشت

ہر کہ در حبیت یارے می گلگنگ خورد  
نقدِ رخصت بکفش بود و سر کارندشت

شوقِ راہیں کہ بردار زاندا نہ بروں  
جلوہ میخواست ولے طاقت دیاندشت

تاز سر زدن من این غلبلہ عشق بدر  
حُسن خود گرمی ہنگامہ بازندشت

بکہ کیک یک لشکر مخم خشمِ عشق آن  
کرشکن دشکن آن طرہ طرازندشت

دوش آن ساقی سرت بجا ممی دخت  
آن می تند ک در میکده خاندشت

انجمن را پیدا دم شرح پیرگ است پیاز  
ردنق کارکش اسال بود پارندشت

حرفِ ذرا غصہ آن شوخ ہم آمیخت مگر  
نامہ بر در نہ دلا و دیزی گفتارندشت

حیفِ صد حبیت کہ نیسرا بہر نزل دست  
پاسے میداشت ولے طاقت دیاندشت

## ابوالحسنات مذوی

## مساوات فاروقی

ہیرا نہیں حضرت عمر کے عمدین اک دن  
کیا دعوی ابی شعنے آپ پرداز عدالت ہیں

قضا کے مصب عالی پہ ماوراء بن بت تھے  
اہلِ نشی صاحبی کا حکم جیسا انکی خدمت ہیں

ہو سے حاضر وہاں تو زید نے تعظیم دی انکو  
کہا حضرت عمر نے یہیں جائز تشریعت ہیں

خطا پہلے تماری تویی ہے اب تنا بت ہے  
کہ غفلتِ عدل سے کی اسکے عقبِ خلافت ہیں

یہ فرما کر ابی کے پاس ہی وہ خوبی جائیجی  
کہ داخلِ حق مساوات اپنی عادت ہیں طینیت ہیں

ہادیوی بے دلیں نکا، ہنین نکار دعویٰ  
قُمْ دِيْنِ انگویْسُوجاً بَلِ ضَرْبَ الْبَيْتِ مِنْ  
ادبِ لمحظا ایسرائیلین کا ستاجو قاضی کو  
کما، ایسی زنگتا تھی کہ حضرت کی خدمت میں  
کما ای زیدِ قمّ پہنہن ہنس اس عایت میں  
خطایہ دوسرا سرزد ہوئی قم میں علیت میں  
تو اس منصب کے قم قابل ہنین ہوئی صورت میں  
تماری ہے ہی حالت اگر بیجا حادثت کی

یہی وہ اسودہ فاروق عظم ہی کہ اک عالم  
شایین ایکی مُنْکَر غرق ہے دریا حیرت میں  
نظرِ الْوَعْنَ سے ذرا تائیخ عالم پر  
نظرِ ایکی ہنین طبق سادات عدالت میں  
حامد حسین قادری بچھڑاونی  
اثریز اخبار سعید کان پور

## غزل

مرزا ثابت قزلباشت لکھنؤی

دل سے میں کہہ رہا ہوں تھپر پوادھیں  
دل مجھے کہہ رہا ہے او بیخ بر جلا میں  
تھت پا دیا ہے دل کو شاباش ہم صیفرو  
یو ہنین بچڑا ک صداد دلوٹا قفس چلا میں  
اک عمر کی کمانی دم بھر میں کہہ گیا میں  
وہ نفع کی خوشی جامِ جہان نما تھی  
پلے سے سنتے والے ہوتے تو بولتا میں  
دیرا نہ قفس ہیں باتیں کر فون کس سے  
تھتار ہادہ داسن جبکو سیا کیا میں  
دیکھ رکھ سے اُجڑے مکان کو سمجھتا  
پھر اور کس طرح سے اُجڑے مکان کو سمجھتا  
اُنکی رضا پ مرنا اک قمِ زندگی تھی  
اپنے دلِ حزین سے چکریوں ہوا خفا میں  
تھر دن پہنچنے پوکنا تاقب دل دھگر کو  
کچھ اور تسانہ نہ مکن شہین چڑھا گیا میں

# مُطْبَقُ عَاجِتٍ، مِكَّةٌ

مسلمانانِ انڈس، مشورہ مغربی مصنف اشیلی لین پول کی کتاب "مورس ان اپین" کا ترجمہ  
جناب مولانا سید عبدالغنی صاحب دارثی بھاری مرعوم سابق مدگار صدر محاسب ریاست حیدر آباد نے  
کیا تھا، اور حال میں ترجمہ مردوم کے انتقال کے بعد مطبع اسٹاٹر لکٹوئنے کی کتاب شائع کی ہے۔  
مصنف نے مغربی مذاق تصویف کے مطابق اپنی کتاب کے ابتدائی ابواب میں انڈس کی قدم تاریخ  
سلمانوں کے داخلہ سے پہلی کی حکومت اور اسکے طریقہ حکومت سے بقدر ضرورت اعتنا کیا ہے، جس سے اسلامی  
فتحات پر بھی کیقدروں شنی پڑتی ہے، مسلمانان امر آنڈس، انڈس کا پالیگاہ خلافت سے تسلیق و انقلاب  
اور اسکا اثر درشت کی خلافت کا بناویپس سے نکل کر بونیباس کے قبضہ میں جانا، پھر انڈس کا استقلال حکومت  
ان تمام بیانات میں مصنف نے ان تمام جزوی دلکی امور کا استقصا کیا ہے، جس سے انڈس کی مکمل تاریخ  
بعد بعید کی ترقیان اور انقلابات کا نقشہ آنکھوں کے سامنے چھڑتا ہے، ہرواقعہ کے صحنی اسباب داعل  
پڑھنے والے کو بیک نظر معلوم ہو جاتے ہیں،

مترجم بہرہز کی تدریت ترجمہ کا یہ کمال ہے کہ اس کتاب کو پڑھتے وقت ذرہ برا بر اسکا احسان نہیں پہنچا کر  
دوسری کتاب کا ترجمہ ہے، زبان کی سلاست دروانی، طرز ادا کی ضفائی دبے تکلفی سے ترجمہ پر صلی کتاب کا  
دھوکا ہوتا ہے، چونکہ مترجم مردوم انگریزی دعربی دونوں زبانوں سے اچھی طرح واقف تھے، اس لئے مقامات دادی  
وراپہاڑا اور سماں بجال دغیرہ میں یہی غلطیاں بھی نظر نہیں آتیں جیسی عموماً اسلامی تاریخوں کے نزدے انگریزی  
مترجمین کرتے ہیں، صفحہ ۲۰۸، قیمت عسرا، پتہ: اسٹاٹر بک ایجنسی لکھنؤ،

تائج لبعثت، تحریر و تقریر و اراملوم ندوہ کے طلباء کی عام خصوصیت ہے، اور وہ جہاں بھی ہوئے  
اپنی خصوصیات کے نمونے پیش کرتے ہیں، تائج لبعثت بھی ایک ندوی کی تحریری خصوصیت کا نتیجہ ہے،

شہر میں بس میلاد ابنی سکندر آباد نے ٹکلکھ کارک دارالعلوم دیوبندیہ مسلمانیہ کالج پشاور، مدرسہ عابرہ ٹکلکھ، سارپنڈ، دہلی، اور ریاست حیدرآباد کے تمام مدارس مسلمانیہ میں یہ عام اعلان بھیجا تھا کہ دہان کے طلباء نتائج بحث پر مفہام میں لکھ لیجیں، جو کام مفہوم بہترین ثابت ہو گا اسکو ایک طلبائی تمنہ انعام دیا جائیگا، مولوی خواجہ ابو زین نظر احمد ندوی تعلم جامد الہیہ کا نیوکل تحریر میسا راتخان پر پوری اترتی اور دہ طلبائی تمنہ انکو دیا گیا، وہ تحریر ایوب رسالہ کی صورت میں شائع کیجئی ہے، توحید تکمیل، اخلاق، تمدن، سعادت، مذہبی بنیادی، حکومت جموروی، اور عبارات دغیرہ اس بحث کے اجزاء میں بھی ایک طلبائی مباحثت کا تعقیب ہے یہ مفہوم علامہ شبلی حجۃ الدین علیہ کی کتاب الحکام کو پیش نظر کر لکھا گیا ہے اور اچھا لکھا گیا تسلیم و ترتیب مناسب ہے، طرز بیان بھی بہت منقول ہے، لیکن زبان کی بہت مفہوم نگار سے کہا ہے کہ وہ اس سے عمدہ اور سمجھی ہوئی بنا نیکی کو مشتمش کریں،

صفحہ ۴۶، قیطعہ چھوٹی قیمت ۲، مذکور مکتبۃ الہیہ کان پور،

ہاروت ماروت مروی صحیح مصعب بحب نے اپنا ایک سدس س نام سے شائع کیا ہے، جسیں شور قصہ ہاروت ماروت کو اخلاقی حیثیت سے نظر کیا ہے، دنیا کی حالت، اہل دنیا کے اخلاق، نفس انسانی کی خباثت دغیرہ کو دکھایا ہے، طرز بیان گو سمول ہے لیکن جو کچھ بیان کیا گیا ہے انصاف اور واضح ہے، بعض بعض بجھہ بند شیئں بہت سست واقع ہوئی ہیں، بلکہ بعض الفاظ بھی غلط استعمال کئے گئے ہیں، تسلیم (۳)، و شرف (۷) حالانکہ لفظ را ہونا چاہیے، اسی طرح فرض بچھا ہوا (۱۵) بہ تشریف غلط ہے،

صفحہ ۴۷، قیمت ۲، احاطہ موسیٰ خان بکیم بازار حیدر آباد (کن)

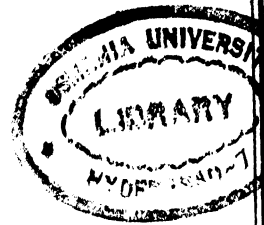
## مضامین

|                                  |                                          |
|----------------------------------|------------------------------------------|
| شذرات                            | مولوی عبدالمadjibی اے ۵۶۶ — ۵۶۷          |
| مساجد اور غیر مسلم               | مولانا ابوالکلام آزاد ۵۶۸ — ۵۶۹          |
| اسلام میں مختلف فرقوں کی نشوونما | مولانا عبدالسلام ندوی ۵۹۳ — ۶۰۰          |
| مصری کمانے                       | مولوی عبدالرزاق ندوی ۶۰۱ — ۶۱۰           |
| غزل فارسی                        | مولانا جیسو الرحمن خان شروانی ۶۱۱ — ۶۱۲  |
| "                                | جناب اگرامی شاعر عاص حضور نظام ۶۱۱ — ۶۱۲ |
| غزل اردو                         | مولانا آزاد بھانی ۶۱۲ سے                 |
| "                                | جناب عزیز گھنٹوئی ۶۱۲ — ۶۱۳              |
| مطبوعات جدیدہ                    | ۶۱۳ — ۶۱۴                                |

## مکالمات برے کل

از مولوی عبدالمadjibی ۱۰۔ اے

برے کل کی ڈالاگس کا ترجمہ چیپکر تیار ہے، قیمت پیرد ۱۰، باختلاف کاغذ،  
”ینجر“



# شہر

مصادب جنگ کا ہندوستان کے غرب مطابع پر جو اتر پر ادا محاج اعادہ نہیں، کاغذ کا نقطہ سامان طبع کی نایابی، کام کرنے والوں کی تعداد میں قلت، اور شرح اجرت میں اضافہ، ان سب دشواریوں کا باہر بیان ہو چکا ہے، دیکھنا یہ ہے کہ انگلستان کا نول و بازدھت پر میں اُنی زد سے کس حد تک محفوظ رہا اسکا جواب اعداد ذیل دینے گے:-

| سال                 | تعادل میلیونات | سال                  | تعادل میلیونات |
|---------------------|----------------|----------------------|----------------|
| ۱۹۱۳ء (سال قبل جنگ) | ۱۲۳۶۹          | ۱۹۱۵ء (سال آغاز جنگ) | ۱۱۵۳۶          |
| ۱۹۱۴ء               | ۱۰۴۴۵          | ۱۹۱۶ء                | ۸۱۳۱           |
| ۱۹۱۶ء               | ۷۹۱۶           |                      |                |

جب انگلستان کا پر میں ہے این نول و بازدھت اسقدر تاثر ہوا تو ظاہر ہے کہ ہندوستان کے نادر تقلیل بصنعت اپل مطابع کو حقدار بھی دشوار بیان پیش آئی ہوں بجا ہیں،

پروفیسر لارکن، دائرہ کتاب صد کا کاغذوں نے حال میں ایک امریکن پرچم میں ایک لپپ دیکھ دیا ہے ممکن علاالت آفتاب سے متعلق شائع کیا ہے جو نیو انڈیا کی دساطت سے ہندوستان پہنچا ہے، پروفیسر مصطفیٰ کلکتہ میں کہ آفتاب جکا قدرہ لا کمہ ۶۷ ہزار میل ہے، دیگر احراام نکلی کے مقابلہ میں بہت ہی چھوٹا کرہ ہے، تاہم اسکی جسامت کہ ارض کی نسبت سے ۱۳ لاکھ ۰ ۰ ہزار میل نکی زاید ہے، اور اسکی موجودات مادی بمقابلہ زمین کے

۳۲ لاکھ ۳۳ ہزار ۶۰ م درج را پیدا ہے، آفتاب کی عمر کا آفتاب اب ڈھل چکا ہے، میں اسکی حیات طبعی کا  
پڑا زمانہ ختم ہو چکا ہے اور اب اسکے انحطاط کا دور ہے،

موجودہ لفظت گورنر کے عمدہ حکومت میں ہمارا صوبہ متعدد تعلیمی چیزیت سے غیر معمولی ترقی کر رہا ہے،  
متعدد جدید کالج و اور یونیورسٹیوں کا نظام تیار ہو رہا ہے، مبسوط پڑھکر یہ کہ گورنمنٹ نیکی میں کی مد میں  
شاہزادہ نباضیوں کا انعام کر رہی ہے، چنانچہ ۱۹۲۰ء کے تازہ بحث میں ۳۳ لاکھ کا اضافہ منظور کیا گیا  
جس سے تعلیمی بحث کی سیزان ایک کروڑ چھار لاکھ تک پہنچ جاتی ہے، اس توجہ والی قرارات کے لئے ہر شخص  
ممنون ہو گا، لیکن سوال یہ ہے کہ اس تعلیمی بحث کو سندن ہوا کے تعلیمی بحث سے کیا نسبت ہے؟  
انگلستان دو لیکن کی مجموعی آبادی صوبہ متعدد کی آبادی سے بخدر ایک کروڑ کے کم ہے، اس لحاظ سے  
دوہان کا تعلیمی بحث ۷۔ ۵ لاکھ کا ہونا چاہیے تھا، لیکن واقعہ یہ ہے کہ ۱۹۲۰ء میں دہان کا تعلیمی بحث  
۲۲ کروڑ کا تھا اور ریالیا کو اپریخی تکمیل بنوئی، اخبارات نے سخت شودہ غل براپا کی، چنانچہ گذشتہ گستین  
جدید قانون تعلیم کا نفاد ہوا، جس نے مصارف تعلیم پر کافی اضافہ منظور کیا!  
اپنی پست فاتحی کا احساس کرنا ہے تو کسی دیوبنک کے پلو میں کھڑے ہو جانا چاہیئے۔

آغاز جنگ کے وقت جو لوگ مطالعہ اور اسکے دفاتر سے تعلق رکھتے تھے، انکی مجموعی تعداد انگلستان  
میں دس ہزار تھی، ان میں سے پورے پانچ ہزار فوج میں داخل ہو گئے، خاتمه جنگ پر ان میں سے جو  
شخص صحیح و سالم کام کرنے کے قابل داہیں آئے، انکی تعداد تیس سے بھی کچھ کم تھی! اپریس سے زیادہ آبادی  
انگلستان کے کسی حصے نے جنگ میں انہاک مارٹنر دسر فرنڈشیپ اعلیٰ بیوتوں نہیں دیا۔

ہندوستان میں سالانہ جلسہ اب صرف قومی دسیاسی جو اس ہی کے ہمین ہوتے بلکہ چند سال کے مختلف علی انجینیون بھی اپنے سالانہ اجلاس کرنے لگی ہیں، اس قسم کی جو اس میں سب سے متذکرین سائنس کارکرڈ کے گذشتہ جوری میں مشورہ و اکٹھ و مکشوف سریونا رہ راجہس کی زیر صدارت بھی میں منت ہے اور علم الحیات، طبیعت، سائنس، زراعت وغیرہ کے متعدد مسائل پر محققانہ بحث ہوئی، اسی زمانہ میں انہیں تھیں کل سوسائٹی (انجمن ریاضیات عنده) کا دوسرا سالانہ اجلاس بھی بھی میں منعقد ہوا، اور ریاضیات سے متعلق دلچسپی باعث درجیں رہے، انکے علاوہ بھی میں اکاذمک کا نزنس ریجن انتصابیت اور مکملہ میں انجینئرنگ کا نزنس کے اجلاسات ہوئے۔ ان میں سے ہر انجمن اپنے دائرہ میں مفہمد و قابل قدر خدمات انجام دے رہی ہے، اور یہ دیکھنے خاص طور پر سرت ہوتی ہے کہ ان علی گانگدھاریوں ایسہ پہن مل کے دو شہزادوں، بگالی، مریمہ و پارسی فضلا، بھی سرگرم عمل نظر آتے ہیں، جو اپنے ہوطنوں کو اس ترقی پر مبارکباد دیتے ہیں، لیکن ہماری مسرت یقیناً بہت زاید ہوتی اگر خادمان علم و فن کی اس طویل فہرست میں مسلمانوں کے دو ایک نام بھی موجود ہوتے:

## — — —

کافروں میں اور اجنبیوں کے سلسلہ میں یوزک کا نزنس (انجمن مویقی) بھی قابل تذکرہ ہے، اسکے انعقادی ابتدائی تحریک ملک کے مشورہ روزنامہ خیال و علم دوست بُریس ہر ہائنس گیکو ابرد وہ کی، چنانچہ ۱۸۷۴ء میں اہمین کی زیر صدارت دسرا پرستی اسکا پہلا اجلاس ہوا، دوسرا اجلاس پہنچا ہوئے دبی میں زیر صدارت نواب صاحب رامپور (معنی، بہا)، اور آمیڈہ اجلاس کے لئے بارس کا مقام تجویز ہوا، مویقی درحقیقت ریاضی و فلسفہ کے بھم مرتبہ ایک نہادت اگلی فن تھا، ہندو حکما کے نزدیک یہ فن خود بہجا (خائن کائنات) سے نکلا ہے، اور عبادت کی بہترین صورت ہے یونی فلسفۃ انسانی نعمۃ کو صورت سردی کا نکس توار دیتے تھے، مسلمانوں میں اکثر صوفیاء کرام است و سیلہ عرفان بھی ہے تھیں

اور بعض کھا سے اسلام (مشلاً فارابی) تو اس نے کے امام ہوئے ہیں، غرض موسیقی کی علوفت دا ہمیت بر تمنہ فرم کو سلم ہے، لیکن ہندوستان میں ایک عرصے سے یہ نہ جس گردہ کے ہاتھ میں ہے، اس نے اسکی ساری علوفت خاک بین ملا دیا ہے،

سے کہ بدنام کندہاں خرد را غلط است

بلکہ سے میشو دا ر صحبت نادان بدنام

کاش اس کا نافرنس کے ذریعہ سے اس طائفہ ضارب کی جلد صلاح ہوا رہیں فن طفیل اپنائی گئی تھی تا از زمزدہ حاصل کرے۔

دولت و شرودت، کل دنیا کی طرح پورپ میں بھی سخیدہ مصنفین کے نصیب میں نہیں، علم و ادب کے بہترین خدمتگزاروں نے اکثر دنیا بھی تنگی سنتی بلکہ خود فاتحہ میں بسر کی ہے، لیکن عموماً افسانہ دوئیں اس کیسے سنتی ہے ہیں، اور ان مشتیات میں سب سے زیادہ ہیرت ایکیز مشاں نافرنس کے نامور نادل نگار ڈو ماکی ہے، ماسکے نادل اس قدر مقبول ہوئے کہ رفتہ رفتہ دہ ایک نہایت متوال میں ہو گیا، ثروت متوال کا اندازہ اس سے ہو سکتا ہے کہ سوئے کی رکابیون میں کہا نا کہتا تھا، اور دستر غوان اس قدر دسچ ہوتا تھا کہ اتنا کسی بڑے رئیس کا بھی بیشکل ہوتا ہو گا، لیکن اس "دولت قادر دن" کے ساتھ ہی ہمت حاتم "بھی حصہ بن آئی تھی، ساری آمدی اعجاب کے ساتھ حسن سلوک کے لئے دقت تھی، یہاں تک کہ فلسف طلائی جہیں جا بک کہنا نا کہلتا تھا، اکثر انہیں کی نذر کرو تیا تھا۔

ہندوستان کے مصنفین کے لئے یہ واقعات "داستان طلسم ہوترا" سے زیادہ صمیت نہیں کہتے۔

پیرس کی مشورہ علیٰ اکاذبی نے سٹریک کے لئے مستعد علیٰ دن طائفہ کا اعلان کیا ہے جنہیں سے اکثر کہیے کسی ملک و قوم کی تحریکیں نہیں، اور عنوانات اس کثرت سے رکھے ہیں کہ سائنس کا شایدی کوئی شبہ

باتی رہ گیا ہو، ریاضی، ہمیت، جغرافیہ، طبیعت، تحریر، طب، کیمیا، حیوانات، ارضیات، دغیرہ سب مضمون قابل صلح ہو سکتے ہیں، طبیعت میں پھلا ذلیفہ دس ہزار فرنک (چھ ہزار روپیہ) اس شخص کیلئے جو اس سال میں اس فن پر بہترین کتاب لکھے، ایک ہزار فرنک (ڈیڑھ ہزار روپیہ) کا ذلیفہ اس شخص کے لئے بوقتاً میں یا علم الہرق سے تنقیح کوئی اجتہاد کرے، اور اسیقدر رقم اس باشندہ فرانس کے لئے ہے جو برقيات میں کسی خاص کمال یا شفف کا ثبوت دے،

جب قوم میں علیٰ تدریش اس دو صلح افزائی کے پڑیتھے رائج ہوں، اگر وہ حیرت انگزیری کرے تھیرت نہ کرنا چاہیئے۔

ہندوستان میں اس وقت قیم بندی علوم کے سب سے بڑے محقق پونہ کے داکٹر بھنڈ اکرہیں جنکا نفضل تاجر یورپ کے بڑے سنسکرت کو جی سکتے ہے، اسکے زیرِ تھام اسکے قائم کردہ رسیرچ اسٹیڈیٹ میں یہ مرکزۃ اللامات کتاب جماہرات، تصحیح و تجذیب کے ساتھ از سرزو شایع ہو گیا ہے، اس کام میں کوئی سال لیکیں گے اور ہزار دن روپیہ کا صرف ہو گا، صوبہ بمبئی کے ایک ہندو رئیس نے نصف مصارف اپنے ذرہ لئے ہیں، اسید ہے کہ بیتیہ نصف کی کفالت بھی ملک جلد سے جلد کر لیگا۔

ہندوستان میں حکومت تعلیم پر جو خرچ کرتی ہے اسکا سالانہ اوسط نی کس سات آنحضرت تھا ہے، جم اسکے مقابلہ میں امریکی نظیر ہیں پیش کرتے جہاں فی کس سالانہ اوسط مصارف ۴ اشتنگ (بارہ روپیہ) بلکہ ہندوستان بھی کی ایک ریاست کا نام لیتے ہیں جہاں اوسط مصارف نواز فی کس ہے، افسوس ہے کہ یہ کوئی اسلامی ریاست نہیں بلکہ مغرب کی مریٹی ریاست بروڈہ ہے۔

# مقالات

## مساجد اور غیر مسلم

افادہ فاضل ہام مولانا ابوالکلام

مسجد ون کی مجالس میں سلازوں کی اجازت سے ہندوؤں کا شرکیں ہونا شرعاً جائز نہیں

اَحْمَدُ بْنُ عَلِيٍّ وَضَعِيفٌ۔ بعض اخبارات نے سلامان دہلی دکلکتہ کے اس طرز عمل کو شرعاً جائز تواریخ یہ تو کہ مسجد ون کی مجالس میں ہندوؤں کو بھی شرکیک کیا گیا، اور تقریر کرنے کی اجازت دی گئی۔ دہلی کے سلامان سب سے زیاد دشمن ملامت ہیں کہ انہوں نے سوامی شرودھانند سے جان مسجد میں تقریر کرائی۔ ان اخبارات نے اس فعل کو نظر صرف ناجائز تبلیغ کیا ہے، بلکہ ایک سخت فتنہ و بدعت سے تبیر کریا ہے اور لکھا ہے کہ ساجد کی توہین کی گئی، اور اسلامی عبادت گاؤں کے احترام کا کچھ بخاتمہ نہیں کیا گیا، وغیرہ لذک۔

بن صاحبون نے یہ خیالات ظاہر کیے ہیں، انہوں نے اس مقصد کیلئے بڑی بڑی تہییدیں اٹھائیں ہیں، اور شاذ اعنوانات اختیار کیے ہیں، شلاسلہ سلازوں کوہر حال میں جاہیے کا حکام شرعیہ کو مقدم رکھیں اور جوش اتحاد میں ایسے بنیود نہ جائیں کہ حکام شرعیہ سے بے پرواہ ہو جائیں، ان شاذ و اغطاء تہیید ون کو دیکھ کر خیال ہوتا ہے کہ شاید سلامان دہلی دکلکتہ نے کوئی بڑی ہی خلاف ورزی احکام شرعیہ کی کی ہے، اور اب اپر امامت کیا جا رہا ہے۔ حالاً کہ حقیقت اس کے بر عکس ہے۔ اس دورفتون و بدعتات میں اگر سلازوں کی کسی جماعت نے کوئی بہتر سے بہتر کام کیا ہے تو وہ یہی ایک کام ہے کہ مقاصد صالح سے مسجد ون میں مجالس منعقد کیں، اور اپنے غیر مزہب ہمایوں اور حیفون یعنی ہندوؤں کو بھی اُسی مقصد سے ان میں شرکیک کیا، جس مقصد سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم غیر مزہب کے صلح پسند ون اور دوستوں کو مسجد میں بلاتے اور رہنمہ راستے تھے، افقار بغیر علم

کی اس سے بڑھ کر اور کیا شال ہو سکتی ہے کہ جو فعل مختصر اور ہدیٰ نبوت سے ماخوذ ہے، اس کو بدقت قرار دیا جسرا ہے، اور طرح طرح کی عبین عالیہ مسجد و میں میں ہو رہی ہیں، مثلاً انعقاد و مواسم و محافل بدیعہ رفع الصو  
ر و نجع و شراء فی المسجد، و ہجوم مساکین، و سائیں و جمع فی الجماعة، و سکرنتہ فساق و تاکین صلوٰۃ، و صلاتان معاً،  
و غیر ذلک، ان کو کوئی نہیں روکتا، بلکہ بہت سے میان ملک میں جو انکو میں سنتہ سمجھ رہے ہیں، احکام شرعاً  
کی تقدیم و پابندی تو عین مطلوب و معصود ہے لیکن اسکے عذر کا استعمال صحیح موقع پر ہونا چاہیے، ان حضرات کو  
سب سے پہنچ اپنی نسبت فیصلہ کر لینا تھا کہ کہیں وہ خود توحید و شرع سے مجاوز نہیں ہو رہے ہیں؟ شرعاً کی  
پابندی کے معنی صرف یہی ہیں کہ شرعاً کی پابندی تحریم باطنیٰ والرائی اور "اعجات کل ذی ملای بن ایہ"  
کا نام شرعاً نہیں ہے، فَهُكَلْفُونُ الْمَا أَصْفُتُ الْيُنْتَكُمْ هَذَا حَلَالٌ وَهَذَا حَرَامٌ

خود اصل و اعم بھی غلط سمجھا گیا ہے، جامع مسجد کے جلسے کی نسبت بیان کیا گیا ہے کہ سو ایسی شرعاً مخالف نہ  
مبرہ پکھڑے ہو کر تفریکی، اور ببرہ کو لوگوں نے مبرہ بھیج دیا، جو سبی دن کے ہال میں ہوتا ہے۔ حالانکہ مبرہ سے  
معصود بکھڑکا چہرہ ہے، جو من مسجد میں ہے اور اپر مبرہ مصلٹوں سماں کا اطلاق کسی طرح درست نہیں۔ یہ چہرہ  
بڑی بڑی مسجدوں میں بنا دیا جاتا ہے تاکہ تمکیت انتقال کو ایک مبنی مقام سے دھرایا جاسکے۔ پھر اگر اس  
چہرہ پر ایک غیر مسلم دوست نے مسلمانوں کی اجازت سے کھڑے ہو کر تفریکی، تو اس میں شرعاً کیا تباہت  
لازم آئی؟ ومن ادعی خلاف فعليه للبيان -

اما اصل مسئلہ یعنی غیر مسلموں کا مسجدوں میں داخل ہونا، تو معرفت میں کو معلوم ہونا چاہیے کہ نہ صرف  
داخل ہی ہونا جائز ہے بلکہ اس سے بھی زیادہ یہ کہ اگر مصالح مقصودی ہوں تو انکو مسجد میں عارضی طور پر بطور بمان  
کے ٹھہرنا بھی جائز ہے۔ اور مسلمانوں کا جو امام یا مسلمانوں کی جو جماعت، رعایت مصالح اُخڑی کے ساتھ ایسا  
کرتی ہے وہ نیک ٹھیک اُس اسوہ حسنہ کی پردی کرتی ہے، جو صاحب شرعاً مسلم نے اُنہی کو دکھلایا ہو،  
فخیز ہندی مددی محمد و شری لا مور محمد ثانیہ -

(۱)

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی اکثر مجالس اور جمیں مسجد نبوی ہی میں منعقد ہوتی تھیں، بسا اوقات غیر مسلم آتے تھے، اور بلاکسی روک ٹوک کے ان صحبوتوں میں شریک ہوتے تھے، آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا جگہ مبارک مسجد سے حصل تھا، جو لوگ اپنی خدمت میں حاضر ہوتے تھے انکو بعض اوقات مسجد ہی میں اپنے انتظار کرنا پڑتا تھا، اور ان لوگوں میں غیر مسلم ہی ہوتے تھے، یہ امور فتنہ متعدد و دایات سے متبط ہوتے ہیں، آپ کے بعض یہودی قرضداروں نے مسجد میں اگر تھا ضاکیا ہے، اور اپنے اپنے حلم و خلق کی وجہ سے انکو طلب و تقاضا کو تسلیم فرمایا ہے، غیر مسلم اقوام سے پولیگل علائق، سفر، کایاب و ذماب، معاملہ مواثیق کی مجالس شوریٰ۔ عالیض، پکایات مسلمین و غیر مسلمین، یہود مدنیہ اور شرکتوں اطراف جو اس سے پولیگل تعلقات کی گفت و شنید، یہ اور اسی طرح کے تمام معاملات مسجد نبوی ہی میں طے پاتے تھے، خود سلانوں کو اپنے مسجد کے متعلق متعدد معاملات میں تبیہہ فرمائی اور اُنہی سے احکام احترام و حقوق سمجھ تباہت ہوئے، ششانش اکل بصل و ثوم، وسخ انشاد صرار، وسخ بچ و شرار وغیر ذلک، گریک راقمہ بھی ایسا موجود نہیں جس سے ثابت کیا جاسکے، اکاپ نے کسی غیر مسلم کو صرف اس بنابر مسجد میں داخل ہونے سے روک دیا ہو کہ وہ مسلمان نہیں ہے۔ آپکے زمانہ میں اور آپ کے بعد خلیفہ دو ہم تک تمام سرکاری عمارتوں کا کام مسجد نبوی ہی دیتی تھی، اور غیر مسلم اقوام و قبائل کے جقدر و فد (ڈیپویشن) اور سفراء آتے تھے وہ یا تو مسجد میں نظر آئے جاتے تھے، یا شہر کے سلانوں نے ملن تایبغ اسلام میں سب سے پہلے حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے سرکاری مہان سربراہی جیسا کہ مقرری اور عکری نے کھا ہے، اور ابن حبان نے کتاب الثقات میں لصقرع کی ہے کہ مدینہ کی مہان راستے میں ہجری میں حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے حکم سے قیصر ہوئی،

(۲)

از الجلد و فد بخزان کا واقعہ ہے جو صحابہ و میرہ میں پھیل ہو گوہ ہے اور جسکی نسبت سورہ آل عمران

کی آیات مبارہ دا تجاج اہل کتاب بلا تفاوت نازل ہوئیں، بجزان رہیں) میں عیسائی آباد تھے اسلام کا پیام دعوہ پہنچا تو آمد درفت شروع کی، دوسرا مرتبہ ان کا وفد آیا تو اتوا کا دن تھا اور شام قریب تھی، مسجد نبوی میں پہنچے تو انہوں نے پاہا کہ پہلے اپنی نماز ادا کر لیں، بعض مسلمانوں پر یہ بات ناگوار گز ری کہ اسلام کی عبادت گاہ میں عیسائیوں کو سمجھی عبادۃ کی اجازت کیوں دی جائے؟ انہوں نے روکنا چاہا، لیکن آنحضرت صلم نے فرمایا مست روکو، نماز پڑھنے دو، خبانچہ و فدر کے تمام عیسائیوں نے پورب کی طرف منکر کے نماز پڑھی۔ زاد المعاویہ میں ہے: «لما قدم وفد بمن عن علی رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم دخلوا علیه مسجد و بعد العصص فخافت صلاة هم فقاموا يصلوون في مسجد و فاراد الناس من هم فقام رسول الله دعوه فأستقبلوا المشق فصلوا صلاة هم۔» ۱۹

اس واقعہ کی باتیں ثابت ہوئیں: اولاً یہ کہ غیر مسلم مسجد میں بلاے جا سکتے ہیں۔ بجزان کے وفد کے ارکان رومن کی تھوک عیسائی تھے، مگر آنحضرت نے انکو مسجد بن داخل ہونے سے نہیں روکا،

ثانیاً اگر کوئی غیر مسلم مسلمانوں کی مسجد میں اپنے طریق پر اللہ کی عبادت کرنا چاہے اور کوئی فعل محسوس و مشود بت پرستی کا یا خلاف احترام سمجھ دے کرے، تو مشرع اسلام کو نہیں روکنا چاہتے، الایہ کہ اس سے کسی فساد و مضرة یا عادۃ والتزام یا قبضہ تکلیف کا اندر نہیں ہو، مسجد خدا کی عبادت کے لیے ہے، پس اس کا ہر بندہ عبادت کر سکتا ہے، لیکن شرک عبادۃ نہیں ہے، عبادت کی ضرورت ہے، ایسے شرک و بست پرستی کی اہمیت عبادت گاہ میں نہیں دی جاسکتی، سیکھی نماز کے نیں کرن ہیں۔ تلاوۃ، سجدہ، دعا، پس انہوں نے اپنے طریق پر یہ کیا ہوگا۔

ٹالٹاً روایات سے ثابت ہے کہ اس وفد میں سانچہ آدمی تھے، سانچہ آدمیوں کی جماعت اچھی خاصی جماعت ہے، نماز پڑھی ہو گی تو بہت نمایاں حالت ہو گی، کچھ یہ بات نہ تھی کہ ایک دو آدمیوں نے کسی

گوشے میں چکپے سے کوئی کام کیا اور چل دیے، با این ہمدرہ آپ نے اجازت دی۔ اس سے معلوم ہوا کہ یہ معاملہ اپنی نمایاں اور متاثر نشکل میں بھی احترام مسجد کے خلاف نہ تھا، ورنہ آپ ضرور رکھتے، اور ظاہر ہے کہ خلاف کیون ہوتا، اسلام قیام عبادت کے لیے آیا تھا، ذکر منع عبادت کے لیے۔ یہود و نصاریٰ پر سب سے بڑا الزام تو اُس نے یہی لگایا کہ رسکی عبادت کرتے ہیں، مگر وہ شے جہا کا نام "قیام عبادت" ہے، مفقوہ ہو گئی ہے، حافظ ابن قیم نے اپنی عادت کے مطابق اس دالعہ کے فقہ پر بھی بحث کی ہے، "فیہا جواز دخول اہل الكتاب مساجد المسلمين وفيه تمکین اہل الكتاب من صلاةهم بمن عن المسلمين وفي مساجدهم ايضا اذا كان عارضا ولا يمكنوا من اعتقاد ذلك" (جلد د، مصنفو

(۳۹ مطبوعہ مصر)

رابعاً اس واقعہ سے اُن مسلمانوں کو عبرۃ کہڑی جا ہے جو چند بڑی اختلافات کی بنابر خود مسلمانوں کو اپنی مسجد دن میں آنسے روکتے ہیں اسکے لیے مقدمہ بازیان کرتے ہیں، اور ومن اظلم ممن منع مساجد اللہ انہیں کی وعید میں داخل ہوتے ہیں، اعاذ اللہ تعالیٰ منه،

(۳)

اگر یہ کہا جائے کہ اس واقعہ سے صرف اہل کتاب کے لیے جواز ثابت ہوتا ہے ذکر غیر اہل کتاب غیر مسلموں کے لیے، تو یہ بھی صحیح نہیں، نفع کم کے بعد جب قبلہ تیقین کا وفد آیا تو الحضرۃ صلعم نے ان کو نہ صرف مسجد میں آنسے دیا بلکہ بھیت مہمان کے مسجد میں ٹھریا، اور چند گھنٹوں کی شرکت جماں اور کئی دن کے متصل قیام میں جو فرق ہے وہ ظاہر ہے، اس وقت بھی بعض لوگوں کو اپرہ ہی شبہ ہوا تھا جو آج لوگوں کو ہورتا ہے، اور دنیا میں سمجھ کی طرح ناکھجی کا ظور بھی ہمیشہ کیسان رہا ہے۔ بعض مسلمانوں نے اعتراض کیا "انزل لهم في المسجد وهم مشركون"؟ آپ ان کو مسجد میں ٹھرا تے ہیں، حالانکہ وہ مشرک ہیں؟ فرمایا "ان لا رضى لاتخس" زمین انسانوں کے سنت و قیام سے تاپاک نہیں ہو جاتی اور مجذوبیں

وہ مکان کے ایک مخصوص ٹکرے ہی کا نام ہے، یعنی نجاست دل کی نجاست اور لگنگی، اعتقاد کی گندگی ہے، ابوداؤ اور امام احمد نے عثمان بن ابی العاص سے (بوجزو شرکی و فد تھے) روایت کیا ہے: «ان وفیقیت  
 لما قد مولى على النبي صلی اللہ علیہ وسلم انزل لهم في المسجد ليكون ارق لقلوبهم»، اسی روایت  
 کو بتیئہ بعض الفاظ طبرانی نے بھی اوسط میں لیا ہے، اور ابوداؤ نے برداشت حسن مرسل اپر سقدر  
 زیادۃ کی ہے: «ان وفیقیت او ارسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فضرب بقبة في المسجد لینظرها  
 الى صلوة المسلمين فقيل له يا رسول الله انزل لهم في المسجد وهو مشركون؟ فقال ان لا يزلف  
 لا ينبع انماني بنس ابن آدم»، چونکہ صاحب ہر ای نے اس واقعہ سے جواز دخول پر استدلال کیا ہے اسی سے  
 اسکی تحریک میں زیمی نے تمام طرق حدیث جمع کر دیے، اس وقت یہ ہے پس منصب الراہر ہے اور نہ حافظ عقلانی  
 کی درایہ، لیکن اگر بیرون حافظ عقلی نہیں کرتا تو عطیہ بن عفیان کی روایت میں ہے کہ: «قدم وفیقیت  
 فرمضان فضرب لهم بقبة في المسجد»، (او کافا) یعنی یہ وفیق رمضان میں آیا تھا، پس انکے قیام  
 کے لیے آنحضرت صلیم ایک خیر مسجد بنیو میں نصب کر دیا۔

اس واقعہ میں متعدد امور قابل غور ہیں،

اولاً جب یہ وفیقیات عرب بن شعبہ نے آنحضرت سے درخواست کی کہ مجھے انکے ٹھہرانے اور  
 خدمت کرنے کا موقعہ دیا جائے، آپ نے فرمایا انکی خدمت تکریم سے نہیں رکھتا لیکن ایسی جگہ ٹھہراو جہاں  
 سے وہ قرآن سن سکیں «فقال لا امنع ان تکرم قومك ولكن انزل لهم حيث يسمعون القرآن»، (زاد المعاشر)  
 اس سے معلوم ہوا کہ انکو مسجد میں ٹھہرا ناکی مجبوری و خدر کی بنا پر تھا بلکہ تصد اٹھکا یا گیا، اور اسکی ایک خاص  
 علت تھی، یعنی سماع قرآن و نظارہ صلواتہ کما سیاتی بیانہ۔

ثانیاً، یہ: فدفع کمر کے بعد سے ہبھری میں آیا ہے، اور یہ وہ وقت ہے کہ اذاجاء نصر اللہ  
 والفتح، و رأیتَ النَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللَّهِ أَفْوَاجًا كا پورا پورا اطمئنی ہو چکا ہے، پس یہ وقت

غلبر و شوکت کا تھا، اور خود و فرید عاجز ادا و متفو حاذ آہما تھا، یہ باتِ ذہنی کے نتیجہ درمادگی کی وجہ سے ہے نظر  
تالیف قلب و اعزاز و تحریم مخالف اُنکو ٹھرا یا ہو،

ثانیاً معلوم ہے کہ اس وفد کے نام ارکانِ مرشک تھے، اور مشک بھی کیسے؟ اشد شدید، اور بعض  
اسلام رضاحب اسلام اور تصلیب فی الشرک والجایہ میں مشور و معروف، اس وفد کا سردار ابن جعیل  
تھا، اس شخص کا یہ حال ہے کہ ابو طالب کے انتقال کے بعد جب قریش مکہ کا ظلم و جور اس حد تک پہنچا  
کہ آنحضرتؐ کے لیے کہ میں رہنا بھی دشوار ہو گیا، تو اپنے طایف کا سعفہ کیا کہ شاید باہر کے قابلِ حق  
کا ساتھ دین لیکن جب قبیلہ ثقیف کی بستائی میں پہنچے تو اسی عبدیاں اور اسکے دونوں بھائیوں نے آپ کے  
ساتھ یہ سلوک کیا کہ طایف میں دم لینے کی مددت نہ دی، دعویٰ حق کا یہ چارب طاکہ "اما وجد اللہ احلا  
یہ رسالتہ غیں ک"؛ کیا خدا کو تمہارے سوا اور کوئی آدمی نہ ملا جسکو سپہرہ نہ کر سمجھتا؟ جب آپ واپس ہوئے  
تو بستی کے رکون اور غلاموں کو آپ کے پیچھے لگا کیا کہ شخص کو تحقیر کریں، انہوں نے آپ پر کچھ دیکھ دیکھا، اُسی  
جسم مقدس کو جسکے بقاپر تمام کرہ ارضی کی سعادت و ہبہیت کی بغا موت فتنی، پھر وہ کی بوجھا رسمے زخمی  
کر دیا، پیشانی مبارک کا خون پہ کپاے مبارک کو زینین کر رہا تھا، اور یہ دعا و درز بان تھی: "الحمد لله ایک  
اشکو ضعف قوتی و قلة حیلی و هو ای علی النّاس یا ای جو الاجیین!" یعنی

### بجم عشق تو ام می کشد غوغایست      تو نیز بر سر بام اُنکو خوش ہماشایت

اس کے بعد جنگ ہوا زانِ ثقیف کے جو واقعات پیش آئے، کتب سیرۃ کے مطابع کرنے والوں  
سے غنی نہیں، جنگ ہوا زان کے بعد عروہ بن سعد ثقیف مذہب آیا، اور مشرف بہ اسلام ہوا، مسلمان ہوئے  
کے بعد تبلیغِ حق کے عشق نے چین سے بیٹھنے نہ دیا، آنحضرتؐ وہ رکتے رہے اور وہ اپنی قوم کی محبت  
کے اعتبار پر طائف داپس گیا، اور دعویٰ اسلام شروع کر دی۔ لیکن ثقیف نے اسکے ساتھ یہ سلوک کیا کہ  
ایک دن عین حالتِ غافر میں شہید کر دیا، یہ حال تو اسلام اور اہل اسلام کی عداوت کا تھا، شرک

و جاہلیت کے مجبود و نصلب کا یہ حال تھا کہ جب فتحِ کلم کے بعد یہ وفدِ مینہ آیا اور مسجد کے قیام، کلام آئی کی سماحت  
 جامعہ صلواۃ کے نظارہ، اور آنحضرت کے خلقِ عظیم کے اسلامی محنت سے منجہ ہو رہا اسلام لانے کے لیے آمادہ ہو گیا  
 تو گلوں اسلام کی صداقت کا اعتراف تھا، لیکن پھر بھی بست پرتوی اور جاہلیت کا کافر احادل سے نہیں نکلا تھا، چاہتے تھے  
 کہ اپنی شرطیں مزاکر مسلمان ہوں، پہلے کہا کہ نماز کی پابندی سے ہم کو مستثنے کر دیجیے، فرمایا "لا حیر ف دین لیں  
 فیہ رکوع" وہ دین ہی کیا جسمیں خدا کے سامنے جھکنے والی پیشانی نہو؛ پھر کہا اپھا زما کے بغیر تو چارہ نہیں، ہماری  
 قوم کے لوگ اکثر سرفتن رہتے ہیں۔ فرمایا انہ کان فاحشة و ساء سبیلا، پھر کہا سو، چھوڑنا شکل ہی، شراب  
 تو ہماری غذا ہے، فرمایا "اتق الله وذر واما بقى من الربا اور حرج من عمل الشيطان فاجتنبوا، جب  
 ان ساری شرطیوں میں سے کوئی نہ پہلی تو آخر میں کہا کہ اچھا ساری باتیں منتظر گر رہے کو تو ہم اپنے ہاتھوں  
 سے نہیں دھا سکتے، ربہ یعنی دیسی، رب کا مومن، اس بات کو آنحضرت ﷺ نے منظور کر لیا، اور خالد بن عائذ کو  
 چند صحابہ کے ساتھ بھجا کہ طائفت کی دیسی کو نہدم کر دین، حضرت خالد نے مندر کی زمین تک کھو دی، مگر  
 یہ لوگ یہی کہتے رہے کہ دیسی کی بے حرمتی کا دربار آئے گا،

ان واقعات سے اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ یہ لوگ سخت بت پرست اور اسلام کی عداوت میں کس درجہ  
 شگدل تھے؟ با این ہمہ آنحضرت ﷺ نے انکو سبی میں ٹھرا دیا، اور اسی کا نتیجہ تھا کہ جس تلمذ طائفت کو مسلمانوں کی  
 بمعین جالیس دن نکل نگ باری کر کے بھی فتح نہ کر سکی، اُسکے بُنے والوں کے دون کو آنحضرت ﷺ کے خلق  
 علیم، اسلام کی صائمت، مسجد کے قیام اور اسلامی عبادات کے نظارہ نے چند گھنٹوں کے اندر فتح کر لیا، لوبھے  
 کی توارکو پس پر پرد کا جاسکتا ہے، لیکن محنت کی توارکے یہ کوئی پہنچنیں۔

درسِ دفاتر بروزِ زمینہ مجھتے      مجبوہ کتب اور دُطفل گریز پارے را

مسلم میں بروایت حضرت عائشہؓ ہے کہ انھوں نے آنحضرت صلیم سے پوچھا هل اتنی علیک یوم،

کان اشد من یوم اُحد ۹ جنگ احراء کے دن سے بھی بڑھ کر کی مصیبت و شدت کا دن آپ پر آیا ہے"

فرمایا مان ”یوم العقبہ اذ عرضت نفسی علی ابن عبدیالیل بن عبد کلال فلم يکبینی الی ما اردت“  
وہ دن جب میں طایف گیا اور اعانت و بول حق کی امید سے اپنی دعوہ ابن عبدیالیل کے سامنے  
پیش کی اور اُس نے میری کچھ پرواہ نہ کی، وہ دن اُحد کے دن سے بھی میرے لیے اشد تھا، تن تھا  
بے یار و دکار طائف کی گھاٹیوں میں پھر راتھا، اور ایک انسان بھی نہ تھا جو مجھ پر ہمدردی اور ترس  
کی نظر دلت، آپ کے اس ارشاد سے اندازہ کرو کہ ثقیف نے آپکے ساتھ کیسا ظالم و دشمنانہ و دشیانہ سلوک  
کیا تھا، کہ اپنی ساری زندگی کے ان مصائب عظیمہ میں جو دعوہ ای حق کی راہ میں پیش آئے، طائف  
کی گھاٹیوں والی مصیبت کو اشذ فرمایا، اسی روایت میں ہے کہ با وجود ان تمام ظالم و دشمن کے  
آپ نے فرمایا تھا ”رجوان یخراج اللہ من اصلاحہم من یعبد اللہ وحدہ لا شیش ک بہ شیئاً“  
اس پر بھی میں ان لوگوں کے لیے بددعا نہیں کر دوں گا۔ میں نے صدائے حق کا یجہ ڈال دیا ہے اور آج  
نہیں تو کل پہلے لائے گا، یہ لوگ اگر بت پرستی پر نہ ہوئے ہیں تو انکی نسل سے وہ لوگ پیدا ہونگے جو حق  
کو قبول کر سکے اور اللہ کی پرستش کے سوا ان کی کوئی پرستش نہ گی؛ خود وہ طایف میں جب قلم سخر  
نہ ہوا، اور مختلف مصالح مقتضی ہوئے کہ حصار اٹھایا جائے، تو لوگوں نے کہا ”ادع اللہ علی ثقیف“  
ثقیف کے لیے اللہ سے التجا کیجیے، فرمایا ”الهم اهد ثقیفاً و آتِ بهِ“، خدا ثقیف کے دلوں کو  
حق کے لیے کھوں دے، چاپنے دہی ہوا، جن لوگوں نے پھر پھیلنے تھے خود درڑے ہوئے آئے کہ  
حق کے بے پناہ تیر دن سے اپنے دلوں کو دو نیم کر دین، یہ تیران و شمنون پر کمان چلائے گئے تھے  
میدان جنگ میں؟ نہیں، خدا کی مقدس عبادت گاہ کے صحن میں ”ضربوا لہم خیة فی المسجد“  
جن لوگوں نے مخفیت کے پھر دن سے اپنی دیواروں کو پچالیسے کا بندوبست کر لیا تھا، وہ ان تیروں سے  
اپنے دلوں کو نہ بچا سکے، عثمان بن ابی العاص را توں کو جھپ چھپ کر حضرۃ ابو کبرؑ کے پاس آتے  
اور قرآن سیکھتے، یہ تھا وہ حدکی نبوۃ اور اُسرۂ حسنۃ رسالت ہبس نے فی کالمجاہۃ ادا شد قسوٰ لو بھی

بوم ہناکر بچلا دیا، اس کے مقابلہ میں آج سملانوں کا یہ حال ہے کہ انکے ہمایے اور شرکیک دلن عشق و محبت کے جوش سے بخوبی ہو کر انکی مسجدوں میں خود بخود دوڑ رے آتے ہیں، کامنڈھ سے کامنڈھا ہناکر کھڑے ہو جاتے ہیں، خود کہتے ہیں کہ ہم بھی تمہارے ساتھ تمہاری نماز پڑھیں گے، نماز جنازہ کی صفائی کھڑی ہوتی ہیں تو تو سیہ صفوتوں کی خدمت خود انجام دیتے ہیں، اپنے ہاتھوں سے پانی دیکر نماز یون کو دفعو کر دیتے ہیں، مسجد کے پیسو ترہ پر کھڑے ہو کر کھڑتے ہیں کہ ہم سب ایک کے بندے اور ایک ہی گھر نے کے بھائی ہیں، مگر مسلمان ہیں کہ اس نعمتہ اللہی پر سجدہ شکر بجا لانے اور آنسے والوں کو اور زیادہ اپنے طرف کھینچنے کی جگہ ناک بھون چڑھا رہے ہیں، اکہ ہماری مسجد غیر دن کی پھرست سے بے احترام ہو گئی؛ غور کر د۔ پہلے کیا حالت تھی؟ اور اب کیا حالت ہو؟ جب حالت میں انقلاب ہوا تو ناتاج میں بھی انقلاب لازمی ہے۔

### سادت مشرق و سرمغرب ششان بیرون مشرق و مغرب

(۱۴)

حقیقت یہ ہے کہ آج اشاعت اسلام میں بے بڑی روک سملانوں کا ہی طرزِ عمل ہے اور یہ نتیجہ ہے قرآن مذکور کے علم و عمل حق سے بعد اور حصی نبوۃ سے ہبہ و غلطات کا، یا بالغاظاً مختصر علیاً و حق و رائیہن فی العلم کے فقدان کا۔ افسوس نہ سملانوں کو اسلام کی قوہ و صداقت پر بھروسہ نہ رہا، نادان کہتے ہیں کہ دوسرے دن سے اگر ہم لمیں گے تو ہم ان میں جذب ہو جائیں گے، اکو اپنے میں جذب نہیں کر سکیں گے۔ اور پچ یہ ہے کہ اس دہم فاسد سے بڑھ کر اکوئی خیال اسلام کے لیے ایہ صد توہین و تذلیل نہیں ہو سکتا، اگر سملانوں کے پاس دہم نہیں بلکہ مقناطیس ہے تو مقناطیس اور لوہت کا جب آمنا سامنا ہو گا نبجوہ صرف یہی نکلے گا کہ تو مقناطیس کی طرف کچھے گا، یہ کیا صیبیت ہے کہ ہربات میں الشدار راس کے دین حق کی نسبت سو زلٹن، نلن الجاہلیۃ، اور ہر محاٹے میں خود اپنے نفس پر بکم و شہد و اعلیٰ انفسہم شہادت بطلان وضع و دلکش؛ فالی اللہ بالمشتکی

(۵)

و ذلتیقت کی۔ روایات پر غور کرو۔ مسجد میں ٹھرانے کی علت کیا تائی گئی؟ یہ تعلیل نہیں ہے، جو تعلیل باطل ہے۔ یعنی حکم بالظن والراسے اور حصہ تعلیل بالقياس غیر موید بالنفس، بلکہ یہ تعلیل ہے جو خود شائع نے بتلا دی، منیرہ کو کہا کہ وہ ذکر کی تکریم سے نہیں روکتا، لیکن "انزل لهم حيث يسعون القرآن" اور "ابو داؤد و الحمد و طبرانی کی روایت میں ہے "لیکوون ارق تقولو بھر" اور ایک روایت میں ہے "لکی لیمعوا القرآن" و "بیرون الناس اذا صدوا" (ابن حیثام) یعنی ذکر کو مسجد میں اس یہے ٹھرا کر کہ وہ اسلام کے محاسن سے واقف ہو سکیں، قرآن کی صدائیں انکے کا زون میں پڑیں، سلام زون کو نماز پڑھتے ہو سے وکھیں اور خدا کی پیچی اور فطری عبادت کی خوبیاں انکے دلوں میں راہ پیدا کریں، اس ایک بات سے بے شمار فروغ آتی دعوہ و تبلیغ اسلام اور جزئیات طرق اصلاح اتوام و ام سبنت ہوتے ہیں جنکو نہایت تفصیل سے رسالہ بوعہ و تبلیغ اسلام میں کھو جکا ہوں جو بحکمِ الیخات قیام پاچی کے ہے، اذان بخلکر کہ اسلام کو اپنی صدائی و حقیقت کی طاقت پر پر ابھروسہ ہے اور قانونِ الحی یہ ہے کہ ہر قوی ضیمت کو اپنی طرف کھینچتا اور ہر طاقت کو اپنے پر چھا جاتی ہے، قوہ میں فاعلیت ہے اور سکرداری میں الفعال۔ اور قوہ و صفت میں اعتبار کافیت کا ہے نہ کہ مجرد کیتیں کا۔ اسی قانونِ جذب و انجذاب فعل و انفعال و جلب و انجلاب پر کار رخانہ و جوہری کے تمام خوارث و اعمال کا دار و مدار ہے، اور یہ قانون مادہ جسم کی طرح تمام معمولات اور معنویات میں بھی موجود ہی جاری و ساری ہے۔ پس اسلام کا دعویٰ ہے کہ وہ قوت ہے، طاقت ہے۔ اصل ہے۔ اشل ہے، ایسے جب کبھی اسلام اور غیر اسلام میں قرب ہو گا، تو اسلام اپنے امویٰ کو کھینچے گا، اور اپنے میں جذب کرے گا، یہ نہیں ہو سکتا کہ اسلام کو غیر اسلام اپنے میں جذب کرے، اگر ایسا ہو تو قانونِ الحی باطل ہو جائے، اور اگر یہ قانون باطل ہو تو تمام نظام عالم در ہم بہم ہو جائے، یہی سمجھی میں اس آئی کریکے

کر وَيَا شَعْلَ الحَقِّ اهْمَمُ لِنَفْسِكَ الْمَوَاتُ وَالْأَحْيَ، اور یہی معنی ہے نِظَمَهُ رَبُّ الْدِينِ گُلْمَکَ کے جیکے نقیر میں لوگون کو کیا حیرانیاں نہیں ہوتیں، حلالکہ بات بالکل صاف اور قدرتی تھی، اس عالم میں بتا صرف اصلاح کے لیے ہے، اور با آخرتِ تمام غیر صالح عقائد و اعمال کو مت جانا ہے، والعاقة للمتقین۔ اور فیصلہ حق و باطل کی یہی سب سے بڑی شہادت ہے قُلْ إِنَّمَا يُشَخِّصُ الْجَنَّةَ شَهَادَةً، قُلْ كَمَّا يَأْتِي اللَّهُ بِيَدِنِي وَبِيَنِكُمْ شَهِيدًا، اور یہی معنی ہے اس آیتے دامتہما کے کہ اَعْمَلُوا عَلَى مَكَانَتْكُمْ اَنِّي عَامِلٌ فَسُوقُ تَعْلِمُونَ مِنْ تَنْكُونُ لَهُ عَاقِلَةُ الدَّارِ، اور یہ کہ اَنَّهُ لَا يُفْلِحُ لِنَظَالِمِهِنَّ اور انَّ اللَّهَ لَا يَمْسِدُ بِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ، وَإِنَّمَّا هُذَا فِي الْكِتَابِ وَالسُّنْنَةِ، اسی اصل الاصول کا نتیجہ ہے کہ اسلام نے اپنے تمام عقائد، اعمال، اکمنہ اور مواعم و اچھا عات میں دوسرے ذہبیون کی طرح کوئی راز اور مخفی بات نہیں رکھی ہے اسکی ساری باتیں دوپر کے سو بح کی طرح کھلی اور جیکیلی ہیں۔ اسکی عبادات کا ہون میں کوئی بھی نہیں جسکے کھل جانے کا اس کوڈر ہو۔ دل اور روح کو چھوڑ کر اس نے زمین اور تی کی کوئی ایسی پاکی اور سُخرائی نہیں بنائی ہے جو جسم وجود اور اس کے سایہ کی چھوٹ سے ناپاک ہو جائے اور دہیک بے باک طاقت اور کامل حُن کی طرح سب کو دعوۃ دیتا اور بلا تما ہے کہ آئیں، دیکھیں اور غفتون ہوں اسکی صداقت کی دعوۃ اسکی ہر چیز میں ہے، صرف چند چنے ہوئے واعظون کی پولیوں ہی میں نہیں، ایک مسلمان کا دجوکیر دعوۃ دے عظاہے، بشر طیکہ دہ مسلمان ہو، ایک سجدہ اور اسکی سادہ اور بے نقش دانتکال دیواریں محروم و عظوحت ہیں، جیکہ امام مسٹر ان پڑھ رہا ہو، اسکے نمازوں کی صفوں کے نظارہ وحدت سے بڑھ کر کوئی خطہ بلینے اور درس دلائل نہیں، جیکہ ایک ہی خلا کے بندے بنیان مخصوص کی طرح کا نہ سے سے کا نہ ہاجڑے کھڑے ہوں، اور خدا کی قائم کی ہوئی انسانی اخوت کو گم نہیں دبعضہ بعضًا، کتشیک الاصابع دکھل رہے ہوں، پس وہ اندازوں کو پہنچی برداشت دکھلانا، اور مرقاوم پُبلانَا، اور ہر رہاہ میں اپنے سے جوڑنا، اور ہر شکل میں

اپنے سے قریب کرنا چاہتا ہو اور اس کا دعویٰ ہو کہ جو اس سے تربیت ہو گا بالآخر اس میں جذب بھی جائیں گا۔ قرب و اتحاد میں اس کے لیے خوف نہیں ہو کہ وہ غیرِ دن سے بھاگے اور الگ رہے بلکہ غیرِ دن کے لیے انجذاب و افعال ہو جس کے لیے انکوڑ رنا اور بھاگنا چاہیے، اس کا سارا رونا تو یہی ہے۔ کو لوگ اُسکی سنتے نہیں اسکو دیکھتے نہیں، اس میں آتے نہیں، اُسکی طرف گرد دن موڑتے نہیں لوارڈ و مہموں ایتمہ یصد ون و هو مسکب وون، یہ کیسے ہو سکتا ہو کہ خدا کے بندے اُسکی طرف بیار اور اخلاص سے بڑھیں اور وہ انپر ان پا گھر بند کر دے کہ تمہارے اندر آنے سے بیرے گھر کی تقدیم کو بٹھ لگ جائے گا؟ مسجد ون کا اصلی احترام یہی ہے کہ اُس میں انسانوں کی بھلائی کے لیے انسانوں کا جماعت ہو، انسانوں کے نکال رئے میں اُسکی حرمت نہیں بلکہ بے حرمتی ہے، اسلام نوع انسانی کی عظمت و احترام کے لیے کے لیے آیا ہے، نہ کہ تذلیل و تغیر کے لیے پس وہ کسی انسان کو چھیت ایکسہ انسان کے بخس نہیں قرار دیتا، بلکہ چھوت سے مٹی اور ایسٹ نایا کس ہو جائے۔ نجاست انسان کے جسم میں نہیں بلکہ اسکے اعتقاد اور عمل میں ہوتی ہے۔ کاش جسم میں ہوتی تو دریا کا بانی اس کو دھو دیتا اور انسان کا بنا ہوا کپڑا دبپھو دیتا، مگر افسوس وہ دل اور عمل کی گندگی ہے، جسپرہ تو بانی بھایا جاسکتا ہے اور نہ کوئی ہاتھ صاف کر سکتا ہو، اس کو صرف خدا کا سچا ایمان اور راستی کا کامل عشق پاک کر دیکتا ہے، سو انسانوں پر اسکی را ہیں بندہ کرو!

(۶)

جان تنک مکان اور عمارت کا تعلق ہے، اسلام کی دینی عمارت صرف مسجد ہی ہی اور کوئی نہیں۔ پس اگر اسلام غیروں کو قبول کر لے چاہتا ہے تو سجد ہی میں قبول کرنا پڑے گا، آج اگر ہمارے ہندو بھائی فدوی پی محبت اور پیار سے ہماری بھروسے میں آتے ہیں، تو یہ وہ چیز ہے جبکی

خود ہمکو ارزو کرنی تھی، اور جسکو اول دن ہی سے شروع ہر جانا تھا، کاش اگر ایسا ہوتا تو ہندوستان میں  
 مسلمانوں کا نو صدیوں سے متصل قیام بے اثر ثابت نہ ہوتا اور آج لکھ کے سارے تفریقے مرٹ گئے  
 ہوتے، میں جب راپنچی میں نیائی آیا اور جامع مسجدِ مدن جبو کے خطبوں کا سلسلہ شروع ہوا تو شہر کے ہستے  
 تعلیم یافتہ ہندوؤں اور وکلاء وغیرہ کو تعریف سننے کا شوق ہوا، انہوں نے کہلایا کہ کوئی صورت اختیار  
 کیجیے کہ ہم بھی تقریر سن سکیں، میں نے جواب دیا کہ نظر بندی کی قید کی وجہ سے عام مجالس کا انعقاد  
 آپ لوگوں کے لیے موجب مشکلات ہو گا، اگر شوق ہر تو سمجھیں کیون نہیں آتے؟ اس پر ان لوگوں  
 کو تعبیر موکم مسجدیں میں جبو کے موقب پر ہم لوگ کیونکر جاسکتے ہیں؟ لیکن میں نے عین جبکے دن  
 انکے سمجھیں آنے اور ایک مناسب مقام سے خطبہ سننے کا انتظام کر دیا، اس کے بعد انہیں اسلامی قیام  
 ہوئی، اور اسکی تمام مجالس بھی سمجھی میں منعقد ہوتی رہیں، ان میں بھی تمام ہندو شرکیں ہوتے رہے  
 صرف اتنی سی بات سے جو شائع حسن پیدا ہوئے وہ شاید برسوں کے دعطاً و تبلیغ اور آجکل کے مجادلانہ  
 مناظرات و مباحثت سے بھی پیدا نہ ہوتے، اور ان کا اندازہ بھی باہر کے لوگ نہیں کر سکتے، جب  
 تک ایک بڑی طولانی سرگذشت نہ سنا لی جائے۔

( ۶ )

بخوبی خصائصِ خمسہ اسلام کے یہ ہے کہ ”جعلت لی الارض مسجدًا وطنہ و را“ (بخاری) خدا کی ساری  
 زمین اسلام کے لیے سجد ہے:

ہر جا کیم سجدہ، ہاؤں آستان رسد!

جس اسلام کی اس دیسیں اور غیر محدود عبادت گاہ کو ہزاروں قدموں اور مہینوں کا رہنا اور بیش اپاک  
 نہ کر سکا اسکی چار دیواری کے اندر گھری ہوئی عبادت گاہ کو غیر مسلموں کا داخل ہونا کب بے احترام  
 کر سکتا ہے؟

اور من جملہ اول جواز دخول مشرک فی المسجد، کے شامہ بن آثار کا واقعہ ہے جو صحیحین  
 میں تفصیل موجود ہے، اور امام بخاری ہے اپنے داب فقاہتہ کے مطابق مختلف کتب و ابواب میں  
 اُس سے متعدد مسائل نعمہ کا استنباط کیا ہے، شامہ بن حجر کا رمیس تھا، ہجرت کے پانچ سال انحضرہ صلیم  
 نے چند سورجند کی جانب بیکھی، وہ شامہ کو گرفتار کر لائے اور مسجد بنوی کے ستون سے بازدھ دیا، تمام  
 روایات کے جمع کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ تین دن تک وہ مسجد ہتھی میں رہا، تیسرا دن انحضرہ صلیم  
 نے بلا کسی شرعاً کے رہا کر دیا، امام بخاری اسی روایت کو زیادہ تفصیل و تطویل سے کتاب المغازی میں  
 بھی لائے ہیں، وفیہ انه صلعم مر على شمامہ ثلاث مرات وهو مربوط في المسجد دائمًا م  
 با طلاقه في اليوم الثالث وكذا اخر جه مسلم وغيره وصرح ابن الصحاف في المغازى من هذه  
 الوجه ان النبي صلعم هو الذي امرهم بربطه قاله ابن حجر في الفتح (جلد ۱ صفحہ ۲۶۷) مگر اس ختن  
 عظیم کا اپر ایسا اثر پڑا کہ اداہ ہونے کے بعد خود اپس آگیا کہ مسجد کے ستون کی جگہ اب دین حق کے بیان  
 واعقاد کی زنجیر دن سے ہمیشہ کے لیے والبستہ کر دیا جائے! امام بخاری نے کتاب الصدوات میں ایک خاص  
 باب اس عنوان ترجمہ سے درج کیا ہے: «الاغتسال اذا مسلم، وربط الا سیں فی المسجد، وکان الشیع  
 یا مرا الغریب ایں حیثیں الی ساریۃ المسجد» اور اس کے نیچے اسی واقعہ سے برداۃ حضرۃ البربریۃ  
 استدلال کرتے ہیں: «بعث النبي صلعم خیالاً قبل الجد بنی انت بوجل من بنی حنیفہ یقال له شما  
 بن آثار فربطوا بساریۃ من سواری المسجد» الخ، اپس اس واقعہ سے بھی ثابت ہوا کہ مشرک کو  
 مسجد میں داخل کرنا جائز ہے اگر ایسا نہ ہوتا تو شامہ کو تین دن تک مسجد میں کیون لا سیر کھا جاتا؟ خود انحضرہ صلیم  
 اسکی اسیری کو دوسرا جگہ منتقل نہ کر دیتے، چنانچہ امام بخاری نے جواز دخول مشرک پر اسی واقعہ سے استدلال  
 کیا ہے۔ اور یہ اس نقیۃ الامۃ کے کمال وقت نظر و استنباط اور مستہمارتہ اجتہاد و فقاہتہ فی الدین کے

شوہر میں سے ہے، کتاب الصلوٰۃ میں ایک خاص باب اس عنوان سے قائم کیا ہے، "دخول الشُّرُكَ فِي الْمَسْجِدِ" یعنی شرک کا مسجد میں داخل ہونا، اور اس میں اسی دائرے سے استدلال کیا ہے اور معلوم ہے کہ فقیح بخاری کے تراجم ابواب میں ہے۔

(۹)

پہنچنے اُنی اذلنستہ کی بنا پر المحدثین وفقہار امصار اس طرف گئے ہیں کہ غیر مسلمون کا مسجد میں داخل ہونا مسلمانوں کے اذن سے جائز ہے، اور علی الخصوص حضرۃ امام ابوحنیفہ رحمہ کا مذهب تو اس بارے میں تعلیم ہاتھیک کو معلوم ہے، اُنکے نزدیک مُطْلَقاً بلا قید و مُسْتَشَأناً بِإِذْنِهِ، اذن کی بھی شرط نہیں، اشباه والنظائر میں ہے "وَلَا يَمْعِنُ مِنْ دُخُولِ الْمَسْجِدِ جَبَّابَةً إِلَّا مُسْلِمٌ وَلَا يَتَوقَّفُ جُوازُ دُخُولِهِ عَلَى أذْنِ مُسْلِمٍ عَنْدَ نَارِ لَوْكَانِ الْمَسْجِدِ الْأَحْرَامِ" ... ان ان قال، "وَلَا مَارُویٌ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ لَهُنَّا لَكُمْ تَقْرِيرٌ فَلَا يُؤْمِنُ إِلَى تَوْبِيتِ الْمَسْجِدِ" رُکَّابُ الْكَرَاءِ: سُؤَلَ مُتَفَرِّقًا یعنی ہمارے نزدیک کوئی مضمون نہیں اگر ذمی سبیح حرام میں داخل ہوں، برخلاف امام شافعی کے جو عام ساجدین دخول کو جائز قرار دیتے ہیں، مگر مسجد حرام میں نہیں، اور دلیل ہماری دلیل ثقیف کا مسجد میں نزول ہو، حالانکہ وہ کفار تھے، اور اس یہے کہ شرک کا خبث اس کے اعتقاد کا خبث ہے، جسم کا نہیں جس سے مسجد کے بوٹ ہونے کا نہیشہ ہو، فاضلی زادہ اسکی شرح میں لکھتے ہیں: "قَالَ بَعْضُ الْمَتَّخِرِّ مِنْ ظَاهِرِهِ أَنَّ هَذَا دَلِيلٌ آخَرُ وَلَا وَجْهٌ لِنَفْعِ التَّبَيِّنِ فَالْتَّعْلِيلُ لِيَكُونَ اشارةً إِلَى دُفْعَةٍ أَنْ يُقَالُ كَيْفَ انْزَلْتُهُمْ فِي مَسْجِدٍ وَقَدْ وَضَعَهُمُ اللَّهُ بِكُونِهِمْ مَا يُجَازِيُّونَ" قول ہیں ذاک بشی اذلاشک فی صحة ان یکون هذادلیلا اخر عقلیانا، فان الخبث اذا كان في اعتقادهم لا يؤدى إلى تلويم المسجد فلا يكون في دخولهم المسجد بأحسن

(الا ان قال) کا حکی اند علیه السلام لما انزلہم فی مسجد لا و ضرب لہم خیہہ قال الصحابة  
 قوم انجاس فقال عليه السلام ليس على الأرض من انجاسهم وإنما انجاسهم على الفهم» (تمثيل نفع العبر بحلب)  
 یہری - (۱۳) عبارت ہدایہ کا انکھال اور شارح کا جواب اور ادله شافعیہ کی تحقیق آگے آئے گی، شارح  
 نے نزول و فوائد ثقیف پر صحابہ کے اعتراض اور اس کے جواب والی روایت جن الفاظ میں نقل کی ہے  
 گودہ الفاظ نہیں، مگر یعنی صحیح ہی اور اصلی روایات اور گذر جھپین، نقل تن اور حفظ اسناد کا یہ وہ  
 تسلیم ہے جو جایجا خود صاحب ہدایہ نے کیا ہے اور متاخرین فہما رخفیہ میں یعنی اور ابن ہمام  
 کے سواب کرتے ہیں -

اسی طرح درختار میں ہے « وجاز دخول الذہبی مسجد، او لو جنبیاً» (باب الکراہیۃ)  
 قاضی ابن رشد ہدایہ میں لکھتے ہیں « وجوز و المخفیۃ مُطلقاً» یعنی خفیہ کے نزدیک مطلقاً  
 ذمیون کا مسجد میں داخل ہونا جائز ہے (بدایۃ البحمد شہر میں ہے اور میں مو رآبادی میں یعنی  
 لکھ رہا ہوں، اس یہ صفو کا حوالہ نہیں دے سکتا۔ کتاب الکراہیۃ دوسری جلد میں ہو گا)

(۱۰)

باتی رہی آیۃ قرآنی کہ انما امشتی کوں بخس فلائیت بوجو (المسجد الحرام بعد عامہ مہمنہ هذا  
 تو اس کے متعلق چند امور غور طلب ہیں :

اولاً یہ حکم خاص مسجد حرام (کمر) کی نسبت ہے، یا تمام مساجد کے لیے؟ تو ائمہ ارباب نےاتفاق  
 کیا کہ خاص مسجد حرام کی نسبت ہے اور ظاہر آۃ کا یہی منطبق ہے -

ثانیاً نجاست کی تحقیق کرنے کا ہے اس سے یہاں مراد ظاہری ہے، یا معنوی؟ تو تمام ائمہ اہل سنتہ  
 کا اس پر اتفاق ہو چکا ہے کہ نجاست سے مراد نجاست معنوی یعنی اعتقاد و شرک کی نجاست بلی ہی  
 نہ کہ نجاست حسکی۔ اور دلائل کتاب و سنتہ اپر ناطق و شاہد، اور احتیاج بیان و تفصیل نہیں -

فذهب البعض من السلف والخلف ومنهم أهل المذاهب الاربعة الى ان الكافر ليس بخبيث  
الذات ، لأن الله احل طعامهم ، وثبتت عن النبي صلعم في ذلك من فعله وقوله ولقريءه  
ما يقيده عدم بجا استهدا بهم ، فاكل في آية لهم وشرب منها وقوضاها ، وإنزل لهم في مسجد  
وغير ذلك من الأدلة النقلية والعقلية -

شانہ فَلَيْهِ كُبُوْلُ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ الْخَمْسَةِ مَقْصُودٍ كَيْنَىٰ ہے ؟ تو تفہیم اس طرف گئے ہیں کہ یہ نہیں تکونی ہے بلکل یعنی نہیں، وہ اسکو مخلوٰ کرتے ہیں کفار کے ایسے قرب پر جو غلبہ و استیلاٰ کے ساتھ ہو یعنی آئینہ کفار کو مسجد حرام میں پاڑن جانے کا سو قدر نہیں جاہے ”قرب“ کا لفظ من استیلاٰ تکین کے لیے کمال مبالغہ ہے : ”وَأَنَّمَا هُوَ عَنِ الْأَقْنَابِ لِمُبَايَةِ الْمَنْعِ مِنْ دُخُولِ الْحَرَامِ“ و یعنی المشرکین ان یقیر بوا راجع الی فہری المسلمين عن تکینہم من ذلک، (تفہیم ابوالسعود حنفی) اور بدایہ میں ہے : ”وَالآيَةُ مَحْمُولَةٌ عَلَى الْحَضُورِ اسْتِيلَاعٌ وَاسْتَعْلَاءٌ“ (باب الکراہیۃ) اور حاشیۃ عذیر عقدی چلپی میں ہے : ”اَيْ عَنْ مُنْهَمِهِنَّ يَدِ خَلْوَهَا مَسْتَوَلِينَ وَعَلَى اَهْلِ الْاسْلَامِ مَسْتَعْلِينَ وَإِنَّمَا الْمُتَكَبِّرُ لَا يَتَكَبِّرُ“ - ارشادی میں ہے : وَحَا صَلَهُ اَنْذِهِ خَبْرُ مُنْتَفِقٍ فِي صُورَةِ الْمُنْهَىٰ“ یعنی اس سے یہ نکلا کہ حفیہ کے نزدیک مسلمانوں کے لیے جائز نہیں، کہ غیر مسلمون کو مسجد حرام میں غلبہ و تکین کے ساتھ داخل ہونے دین لیکن اگر کسی خاص عارضی ضرورت کے کسی غیر مسلم کو آنے دیا جائے، مثلاً تغیری عمارت یا تجارت یا غیر مسلم حکومتوں کے غیر مسلم سفراء، تو جائز ہے، لیکن الْمُهَاجِرُ شَمَاءُ اور جمہور سلف و خلف امتہ اور تعامل سترہ اہل اسلام اس مذہب کے خلاف ہے، اور عَلَّا اس پر اجماع ہو چکا ہے کہ ایک فلایقہ بوا المسجد الحرام الخ اپنے نفس منع دخول میں عام و مطلق اور ظاہر وغیر مقول ہے۔ یعنی کسی حال میں بھی کوئی غیر مسلم مسجد حرام کے حدود میں داخل نہیں ہو سکتا اور مسلمان پر فرض کردہ غیر مسلم کے قرب مکانی کو اگر صدقہ عارضی اور بلا تکین و استیلاٰ ہو، رکیم اور مسلمان پر فرض کردہ غیر مسلم کے قرب مکانی کو اگر صدقہ عارضی اور بلا تکین و استیلاٰ ہو، رکیم اور

اور اس مقام، اور اس مقام کے ایسے اطراف و حوالی کو جہاں کا داخلہ حرم کے داخلہ تک بخوبی ملکتا ہے  
سمیثہ صرف اہل اسلام ہی کے لیے مخصوص و محفوظ رکھیں، حافظانہ دی شرح مسلم میں لکھتے ہیں، "فلا جوز  
تمکین کاف من دخولہ بحال فان دخلہ فی خفیة وجب اخر لجه، فان مات و دفن  
فیه نبشت و اخرج مالم تیغیرت هذل مدھب الشافعی و جماہیر الفقہاء۔ و جو زر ابو حنیفتہ دخولہ  
الحرم (طبع عودی صفحہ ۱۰ جلد ۲)، یعنی کسی مال میں جائز نہیں کرنے سامنہ کو حدد و قدر میں اخراج ہو جا دراگ کوئی غیر ملکی حق  
تو اس کا اخراج واجب ہے اور اگر وہ کہہ میں مر جائے اور دفن بھی ہو جائے تو چاہیے کہ قبر کو ہدای  
جائے اور لاش بکال دی جائے اگر متینر نہیں ہوئی ہے۔ انتہی، موسیٰ مدرس بھور کی خود اپنے  
صلے اللہ علیہ وسلم کی آخری وصیت اور حضرت عمر کا باتفاق واجماع جمیع صحابہ واضح و صریح عمل ہے،  
(کما سیاقی) اور یہ کہنا کہ نہیں تکونی ہے تکلیفی نہیں اس بارے میں بالکل غیر مغاید ہے، کیونکہ یہ  
ظاہر ہے کہ نہیں اقترا ب میں کمال مبالغہ منع دخول کے لیے ہے، اور جب منع دخول میں مبالغہ ہوا  
تو ظاہر ہے کہ قرب کی ہر صورت و حالت اس نہیں میں داخل ہوگی، اور جب خود شریعت نے اس  
بارے میں مبالغہ فرمایا تو معلوم ہوا کہ عالمگماں و شدید منع اور مبالغہ در منع اقترا ب مطلوب شائع ہی  
عربی میں کہیں گے "لارینیک ھاھنا" تو اس سے یہی سمجھا جائے گا کہ کسی حال میں بھی تم کو یہان  
ہم نہیں دیکھ سکتے، اردو میں کہیں گے "تم اس جگہ کے پاس بھی نہ چکلو" یعنی کسی حال میں بھی  
تمہارا یہاں آنا ہمیں گوارا نہیں، اور اس میں شک نہیں کہ جہور ہی کا نہ بہ اس بارے میں  
حق و قوی ہے اور اسی لیے تیرہ سورس سے تمام اہل اسلام قرآن بعد قرن اسی پر عمل کر رہے ہیں  
عثمانی حکومت کا سرکاری ذہب ضمی ہے، مگر معلوم ہے کہ انہوں نے بھی ایک دن کے لیے  
امام صاحب کے اس ذہب پر عمل نہیں کیا، اور ان کے تمام دور حکومت میں کوئی ثالث ایسکی نہیں  
ملکتی کو کسی غیر مسلم تاجر یا اسکار دھنیا یا طبیب دیغیر کو غفت ضرورت کے موافق میں بھی حدود حرم کے

موجود ہیں،

اُذرجانے کا موقع دیا گیا ہو، بلکہ ایک ہے زیادہ واقفات اس کے خلاف تایخ عدالتیہ میں اصل یہ ہے کہ دین حق کے قیام اور امۃ مسلمہ کے بقا کے لیے ضروری تھا جس طرح تسلیم و احکام کو ہمیشہ کے لیے اور اق صحت میں حفظ کر دیا گیا رسمی کتاب و سنتہ حکم "وقتیت الکتاب و مثلہ معہ" اسی طرح باعتبار مکان کے بھی ایک مرکزی مقام ہمیشہ کے لیے ایسا مقرر کر دیا جاتا جو صرف حق پورتا ان حق کے لیے مخصوص ہوتا، اور وہاں کی فضادہ بایت کی پاکی شک دندا کی ناپاکی سے کبھی مکروہ، موثق ہوتی، اللہ تعالیٰ نے ان بے شمار صلح و حکم کی بنابر (جو اپنے مقام پر معلوم و منضبط ہیں) سر زمین جاڑ کو اس غرض سے سخت فرمایا، اندھی نات زمین دنیا کی آخری و باقی ہیات و سعادت کے لیے ایک مرکزی ہستہ و رگا مکی حیثیت سے قائم کی گئی، ذیکر تقدیم العزیز العلام پس ضرور تھا کہ اسکو صرف اسلام ہی کے لیے مخصوص کر دیا جاتا، تاکہ کہ ارضی کے سخت سے سخت عمد فساد میں بھی ایک مرکز و سنج ہیات ہمیشہ قائم و محفوظ رہے، درخت کی جزا اسلامت ہے تو ہمیں اور پون کے مر جہا جانے سے باغ دیران نہیں ہو جاسکتا، یہی معنی ہیں اس آئیہ کریمہ کہ وَذَجَعْلَنَا الْبَيْتَ مَكَابِةً لِّلنَّاسِ وَأَمْنًا وَرَحْمَلَ اللَّهُ الْلَّعْبَةُ الْبَيْتُ الْحَلَّ أَمْ قِيَامًا مَّا لِلنَّاسِ اور وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ آمِنًا، اور چونکہ یہ مقصد حاصل نہیں ہو سکتا تھا جب تک اس میں کمال مبالغہ و اہتمام نہ کیا جائے کیونکہ طبائع انسانی تقابل پذیر و حیله جو، اس لیے ناگزیر ہوا کہ صرف غیر مسلموں کے قبضہ تکین کو بلکہ بر سے سے انکے قرب وجود ہی کو ہمیشہ کے لیے روک دیا جائے کیونکہ اگر آدم و نفت کا دروازہ کھلا رہے گا تو خصوصیت اسلام و اہل اسلام کی اہمیت باقی نہ رہے گی، طبیعتیں اسکی نعل اور خوگر ہو جائیں گی کہ غیر مسلموں کو بھی حرم میں سملاؤں کی طرح موجود رکھیں، اور ایسا ہوا تو کل کو قبضہ استیوار کا دروازہ بھی کھل جائے گا اور طبیعتیں اسکو بھی گواز کر لین گی اور حکوم ہو کر نجٹھے بہات اصول شریعت کے ایک حلیل غیلم یہ ہے کہ شریعت صرف مقاصد ہی کرنیں

روکنا چاہتی بلکہ ذرائعِ مغایس کو بھی روک دیتی ہے، بلکہ سب اوقات جو اہتمام داشتاً وصل مغایس کے دفع و نفع میں نظر آتا ہے، دیسا ہی اہتمام دسائیں ذرائع کے سواب میں بھی لمحظہ رہتا ہے تحریت کے تمام احکام اور شارع کے تمام اعمال میں اس کے اثباٰہ و نکالاً بکثرت موجود ہیں، اور یہ بخچے حصائص دین آخری کے ہے کہ صرف بُرا یوں ہی کو نہیں روکا بلکہ ان را ہون کو بھی بندکرو یا جو بُرا یوں تک پہنچا سکتی تھیں، پس زیادہ سے زیادہ یہ کہا جا سکتا ہے کہ منع دخول غیر مسلم ہا یا میکن و استیلاز فتحا کی اصطلاح میں لذاتہ نہیں ہے بلکہ لغیر ہے، لیکن اس کے منوں ہوئے میں کوئی شک نہیں۔

غرضنکہ اس بارے میں خفیہ کا مذهب بنا یافت ضعیف ہے اور قویٰ وسنتی ہے جو ائمہ ثلاثتہ و جمیور کا مذهب ہے کہ مسجد حرام میں غیر مسلم کو داخل ہونے دینا کسی حال اور کسی شک میں بھی جائز نہیں اور اسی پر تیرہ سورس سے مسلمانوں کا عامل ہے، لگنہتہ ازان ظاہر نہ بھی مطلقاً منع پر ناطق ہے، اور اصول میں ٹے پاپکا ہے کہ ملعون مفہوم پر قدم ہے۔ اس سے بھی ٹہکریہ کو شخص سنتہ اور عمل صحافی سے بھی اسی مذهب کی تائید ہوتی ہے رکنحضرۃ مسلم کی زبان مبارک سے مرض الموت میں آخری صفت جو نکلی وہ یہ تھی "اَخْرُجُوا إِلَيْهِدُ الْمُضَارِّ مِنْ جَزِيرَةِ الْعَرَبِ" (صیحیں عن ابن عباس عائشہ وابی هریرہ غ) اور "اَخْرُجُ مَا تَكُلُّ مِنَ النَّبَىٰ صَلَوَعُ لَهُ يَرْكَ فِي جَزِيرَةِ الْعَرَبِ دُنْيَانَ وَ فِي نَفْطِ دُنْيَانَ فِي جَنِينَ الْعَرَبِ" اور اسی صفت کی تعلیم میں حضرت عمر بن عبد اللہ عنہ نے غیر اور ملکے یہود و نصاریٰ کو عرب سے خارج کر دیا اور بلاد دشام و سواد عراق میں آباد کرایا، حافظ عقلانی نے فتح الباری میں ایک قول نقل کیا ہے کہ حضرت عمر کے اجلاؤ دشہ اہل کتاب کی تعداد تقریباً چالیس ہزار تھی اور میں کی نسبت لکھا ہے کہ "ہم اہل بخراں" اور یہ جو کچھ کیا تام صحابہ کے مشترکہ و اتفاق سے، اور اس سے صحابہ کا اجماع صحیح و کامل مسون میں ثابت ہو گیا۔ باقی رہائے عرض

کہ حضرت ابو بکر نے اپنے محمد خلائفہ میں اور حضرت عمر نے اہل خبر کی شرارتون اور واقعہ عبد اللہ بن عمر سے پہلے ایسا کون نہیں کیا؟ تو معلوم ہے کہ تمیل و صیت کے لیے ضرور تھا کہ تنقید و صیت پر تکمیل حاصل ہو۔ حضرت ابو بکر کو اہل روت کے قابل وغیرہ بہات نے ملت نہیں اور حضرت عمر خلیفہ ہوتے ہی ایران و عراق اور شام کے بہات عسکریہ میں مشغول ہو گئے۔ جب یہود خبر کی شرارتون خود مناسب موقع پیدا کر دیا، تو یہ معاملہ انجام پایا، اور جس طرح بہات احکام و شرایع شائع کے بعد میں بتدریج تکمیل کو پہنچنے کے بغیر و فتحہ دادھے، اسی طرح ضروری تھا کہ بہات ملکی و احکام متعلقہ تا ایسا کی شائع کے بعد محمد خلیفہ راشدین میں بتدریج تکمیل کو پہنچیں۔ لیکن اسکے بعد کسی کے لیے گنجائش نہیں ہے کہ محض راستے تکمیل کی بنابری صریح کا مقابلہ کرے، اور ظنی تعیلات شخصی بغیر موید بالنص سے نص قرآنی اور دینیتہ بنوی کو رد کر دے، مولانا نائلی مرحوم نے الفاروق میں واقعہ اجلاء اہل کتاب کی یہ توجیہ کی ہے کہ یہود خبر اور نصاریٰ میں بناوات کی تیاریان کرتے تھے ایسے مجبور ہو کہ حضرت عمر نے نکال دیا، مولانا مرحوم کو اس توجیہ کی ضرورت اس لیے پیش آئی کہ وہ حضرت عمر کے اعمال کو یورپ کے ادھائی مذاق کے مطابق دکھانا چاہتے تھے، اور چونکہ لا یقین فی جزیرۃ العرب دنیاں» کا معاملہ نئے خیال میں آجھکل کی تہذیب در دش نیاں کے خلاف تھا اور اسکی کوئی عقلی مصلحت و مکت میں نظر نہ تھی، اس لیے ناچار یہود خبر کی شرارت اور واقعہ ابن عمر مسند رجہ بخاری کتاب الشردۃ سے منتسب ہوئے اور تعلیل دینیتہ بنوی کے معاملہ کو محض دفع بناوات کا ایک بیاسی دعاوضی واقعہ بنا دیا جیسے واقعات یورپ کی نام نہاد تھن حکومتوں میں غیر مذہب رعایا کے ساتھ ہیشہ میں آتے رہتے ہیں حالانکہ یہود خبر کی شرارت اور حضرت عبد اللہ کو گرا دینا، ایک ایسا واقعہ تھا جو اس معاملے کی تنقید و تکمیل کے لیے محک ہوا، لیکن اصلی علت یہ نہیں ہو سکتی۔ بالفرض اگر تمام یہود خبر بناوات کے لیے آمادہ بھی ہو گئے تھے، تو

بلا وطن کر دینا کب مقضا، عدل فاروقی ہو سکتا ہے؟ کیا حضرت عمر کی وہ حکومت جس نے تخت  
کسرے کو بیشہ کے لیے الٹ دیا اور مصر کی رومانی حکومت کا چند ہفتون کے اندر خاتمه کر دیا، یعنی  
خپر کی سیاست و قبیلہ سے عاجز تھی؟ بحال حضرت عمر نے باتفاق جمیع صحابہ جو کچھ کیا وہ دراصل  
اسی وصیت بنوی کی تعمیل تھی کہ "آخر جو الہود والنصاری من جزیرۃ العرب" اور جن لوگوں  
نے صن و قبح اشیاء کا معیار یورپ کی نام نہاد تہذیب و تدن کو قرار نہیں دیا ہے، بلکہ حقیقت  
اواعقل صحیح دیاس صالح کو، تو انکو اس توجیہ و تلمیح کی کوئی ضرورت نہیں، سورہ برآۃ کی تفسیر  
میں اس مسئلہ کو تفصیل لکھا ہوا ہون، اور اس کے مطابق سے واضح ہو جائیگا، کہ یہ حکم شریعت مقضا،  
حدول والغدایت کے میں مطابق ہے اور کسی تاویل رائی دنیا سی کی اس کے لیے ضرورت نہیں  
خواہ وہ فلسفہ تاریخ کے نام سے پیش کی جائے، خواہ فلسفیانہ علمی فقاہتہ کے نام سے۔

کیا تیرہ سو برس کا تجزیہ، اور صدیوں کے وقوعی نتائج و حواراث اس حکم قرآنی اور وصیتہ بنوی  
کی تفسیر کے لیے کافی نہیں؟ کیا یہ حقیقت نہیں ہے کہ بنی اسریعات بلکہ بڑے بڑے براعظموں  
اور اطہروں پر غیر دن کے قبضہ کی بیاد استیلا و تسلط سے نہیں بلکہ محض قیام و قرب اور آمد و رفت  
سے پڑی بہپتے دروازہ گھلا، قیام و سیاحت کا، پھر بھارت کا، اور اسکے بعد رفتہ رفتہ تاہر دن ٹھون  
پیشہ درون، مکران و دتوطنون نے حاکم قادر کی صورت اختیار کی، مصر میں پیشہ و صناعت کے نام  
تقریب ہوئی، ہندوستان میں بھارت کے وسیلے سے۔ اور جواز دخول حرم کی جو صورتیں غیر  
کی جانب سے بیان کی جاسکتی ہیں وہ بہتر سے بہتر اور محدود سے محدود و نیک میں یہی ہو سکتی ہیں  
پھر اگر فلایقہ بول مسیحہ الصلوٰح کے یہی منی قرار دیے جائیں کہ صرف قرب بجالت استیلا و تکمیل منع  
ہے۔ نفس قرب و تقریب منزع نہیں۔ تو اس کے منی بجز کے اور کیا ہو سکتے ہیں کہ حرم پر غیر مسلموں  
کا قبضہ و تسلط تو منزوع ہے، گری قبضہ و تسلط کا دروازہ کھولنا منزوع نہیں، پھر کیا ایسا اجتماع

تبلیم کیا جاسکتا ہے؟ والا مام لیں بعضوں حتیٰ تاؤل لله الشریعہ و نظر کش نصوصی لکتاب  
 والسن، ولعیاذن اللہ ولا رسوله لاحد بنهذۃ النصرۃ وما امرنا باطاع مذهب من المذاہب  
 درای من آثار اعرج الارجال و اس تکاب التحالات لتجھیزه و رضی اللہ عن مالک ابن نجیب  
 یقول مامن احد الا وخذ من قوله ویترک للاصحاب هذالقبصی اللہ علیہ وسلم  
 باقی رہائے کہا کہ آئیہ سیف مقید ہے آئیہ و ان احمد بن المشیر کین استخارک فایسح و حتیٰ  
 کیمک کلام اللہ، سے اور اس بارہ میں قاضی ابو یوسف رہ کاظمہ، اور حدیث صحیحین "آخر جلیلہ و  
 والنصاری" اخراج کے مقابلے میں حدیث ابو عبیدہ بن ابی رحاح سے اشتہاد، اور نص کے مقابلے  
 میں اخراج کی علمت و مصلحت خود قرار دینا اور اس کو مام کی راستے پر مفوض کرنا، اور روایت بریہ  
 اسلامی کہ "فَإِن أَبْوَا فَسَلَّمُهُم بِالْجُنُونِيَّةِ فَإِنْ أَجْأَبُوكُمْ فَاقْبِلُهُمْ" اور اس سے استدلال تقریز کریں  
 درجائز پر بصورت ادا، جزیہ وغیرہ ذکر، تو ان میں سے کوئی دلیل بھی ایسی نہیں ہو جو نصوص  
 صریح کتاب دینتہ کے معارض ہو سکے، روایت ابو عبیدہ خود بنا یات مضرطہ دلایت اتحاج نہیں  
 اور آخر حکم آنحضرت "آخر جو الیہودی النصاری" ہے جو نوح مجیع انسن کے لیے قاطع و صریح  
 اور نس کے مقابلہ میں کوئی قیاس سووچ نہیں، اور خود ائمہ و فقہاء نے اجماع کیا، بطلان تعالیٰ مصالح  
 پر اس یہ کہ تعلیل بمصالح مقبول نہیں، تماقیکہ منضبط نہیں، اور معلوم ہے کہ حکم و مصالح غیر منضبط  
 اور اس طرح کی اکثر تعلیمات خیالیہ درائیہ "اخجائب کل ذی دائی برایہ" سے زیادہ وزن نہیں  
 رکھتیں، اسی حاجت اطاعت نہیں اور اپنے مقام پر یہ بحث صاف ہو چکا ہے۔ علی الخصوص  
 تفسیر السیان،

(۱۱)

اسی بنا پر حضرۃ امام شافعی نے اس بارہ میں مذهب تفضیل اختیار کیا، یعنی غیر مسلمون کا

عام ساجدین داخل ہونا اذن اہل اسلام سے جائز ہے۔ مگر مسجد حرام میں نہیں، وہ مستحب ہے۔ خلافاً للحقيقة، چنانچہ حافظ نو دی شرح مسلم میں لکھتے ہیں "اما قوله تعالیٰ (انما المترکون بمحض فلا) یقیر بواالمسجد فهو خاص بالحرم ونحو نقل لا يجوز ادخاله الحرم" (صفحہ ۳۶۴ مطبوعہ دریل،) اور دلائل اسکے وہی ہیں جو اد پر گذر پکے، لیکن صاحب ہدایہ نے اس موقع پر سخت تسامع کیا ہے اور اسی وجہ سے انکی عبارت میں اشکال پیدا ہو گیا جیسا کہ قاضی زادہ نے دور کرنا چاہا، وہ لکھتے ہیں "ولان الكافر لا يخل عن جنابة لانه لا يغسل اغتسلاً ليخرجه عنها والجنب يحيى المسجد" یعنی امام شافعی کی دلیل منع دخول کے یہ ہے کہ کافر ناپاک ہو کیونکہ وہ بوجمل معتبر فی الشرع ذکر نہ کریں کبھی جنابت سے خالی نہیں ہوتا، پھر اس دلیل کا جواب دیتے ہیں "فالتعليل بالنجاست عام فينظم المساجد كلها" اور "ولان الجنب في اعتقاد هم فلا يؤدي إلى تلويث المسجد" یعنی اگر کافر ناپاک ہے اور اس یہ اس کا داخل ہونا جائز نہیں تو اس میں مسجد حرام کی کیا خصوصیت ہے؟ تمام مسجدوں میں منزع ہونا چاہیے، حالانکہ خود امام شافعی اس کے قابل نہیں، اور معلوم ہے کہ کفار کی اصلی نجاست اعتقاد کی نجاست ہے نہ کہ جسم کی، انتہی، حالانکہ نہ تو امام شافعی کی یہ دلیل ہے اور نہ تعلیل بالنجاست سے انکا یہ طلب ہے جو صاحب ہدایہ نے قرار دیا ہے۔ خود ہی انکی جانبی ایک دلیل تیساً قرار دے لی ہے، پھر خود اسکار دکر دیا ہے، اور خلافیات میں اس طرح کے تسامع صاحب ہدایہ سے اور مقامات پر بھی ہوئے ہیں، جیسے جواز نکاح متعدد کو حضرت امام الakk کی طرف فوب کر دینا وغیرہ لک، یہ کتاب الام اور شرح مذب اور شرح مسلم نو دی موجود ہے اور تقدیمیں د متاخرین شافعیہ کی ان سے زیادہ معتبر اور کون کی کتابین ہو سکتی ہیں؟ امام شافعی کا استدلال صرف نفس قرآنی فلائیق بواالمسجد الحرام سے ہے جس نے خود ہی مسجد حرام کو خاص طور پر مخصوص و مستحب کر دیا، تمام مسجدوں کے یہ ایسا حکم نہیں دیا، اور اس ایک قاطع دلایل ظاہر کے

بعد اور کسی دلیل کی انکو ضرورت ہی کیا تھی؟ بلاشبہ وہ منع دخول کی علت نجاست کو فرار دیتے ہیں، مگر اپنے قیاس دراسے سے نہیں، بلکہ اس لیے کہ خود قرآن ہی نے یہ تعلیل کر دی ہے، "إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ يَخْسِفُ اللَّهُ بِالْمُسْبِحِ الْحَرَامَ" "إِنَّمَا" اور اس کے بعد حرف "فَا" کا آنا اپنی دلالت میں ظاہر نہ طtron ہے۔ مگر وہ نجاست سے نجاست جسی مرا دیتے ہیں لیتے، اگر ایسا ہوتا تو اُنکے ذمہ بہ میں کفار کی طامستہ اور موافکتہ اور مشارتہ جائز نہ ہوتی، جیسا کہ امیتہ اور بعض ظاہریہ کے ذمہ بہ میں ہے، اور معلوم ہے کہ ایسا نہیں ہے۔ پس وہ نجاست سے نجاست معنوی مرا دیتے ہیں جو عام مسجد دن اور کانون کو تو ناپاک نہیں کر سکتی۔ لیکن سجدہ حرام کا مرکز دعیہ ہدایت اور دارالتوحید مسجد کے قرب وس کا تحمل نہیں، اور اپنی فضائل کو اس نجاست معنوی کی آمیزش سے ہمیشہ پاک اور بے میل رکھنا چاہتا ہے، کہ تمام کرہ ارضی میں کوئی ایک مرکزی مقام تو ہمیشہ توحید و ہدایت کے لیے محفوظ و مخصوص رہے، پس امام شافعی نے اگر اس بارہ میں حنفیہ کے علوم و اطلاع کی جگہ نہ، تیہ تفضیل اختیار کیا اور عام سجدہ میں دخول کی اجازت دیتے ہوئے سجدہ حرام کو مستثنیٰ کر دیا، تیرہ ذمہ بہ نصوص کتاب و سنتہ اور قیاس صحیح و حکمت شرعی کے میں مطابق ہے، اور ان کے رو میں یہ کہنا کہ "وَالْتَّعْلِيلُ بِالنجَّاستِ عَامٌ" اور "وَلَا نَنْجِبُ فِي الْعِقَادِ هُمْ فَلَائِيدُ الْإِلَى تَلْوِيثِ الْمَسْجِدِ" بالکل بے کار بلکہ بے معنی ہے، قرآن نے جو تعلیل نجاست کی کی ہے، وہ عام نہیں ہے۔ سجدہ حرام کے لیے خالص ہے۔ اور خبث اعتماد عام سا بعکر ملوث نہیں کر سکتا۔ البتہ سجدہ حرام کی خالص اور بے منی کفر پاکی کو ملوث کر دے گا۔

تاخیم: رسول اللہ کی تاپی غیرہ معمولی وجہ سے پیش آئی، انشا اللہ آمینہ پر چو وقت پر۔ یعنی نہ۔

"حنفیج"

## اسلام میں مختلف فرقوں کی نشوونما

اور

### اسکے عمل و اسباب

(۲)

از مولانا عبدالسلام مذہبی

**ذرت باطنیہ کی توبید کا مہلہ بہب** اور پرسلاسلہ کلام اس حد تک پہنچنے منقطع ہو گیا تاکہ جب کوئی جدید قوم کسی جدید مذہب کو قبول کرتی ہے، تو الف و عادت کی بنیاد پر مذہب اسکو اپنے قدم عقايد اپنے قدم اعمال اپنے قدم علوم و فنون غرض اپنی پوری گذشتہ تابع یا درستی ہے، اور وہ اس جدید مذہب کو کچھ تمان کر اپنے قدم مذہب کی طرف یجا ناچاہتی ہے،

ایرانی قوم دنیا میں سب سے بڑے تمدن، سب سے بڑے مذہب، اور سب سے بڑی سلطنت کی مالک تھی، اسلئے جب وہ تباہ در باد ہو کر اسلام میں داخل ہوئی تو اسکو یہ خواب ہمہ وقت لطی آنے لگا، لیکن اسکے لئے صرف یہ کافی نہ تھا کہ مذہب اسلام میں اپنے قدم مذہب کی چند باتیں شامل کر کے اپنی تکمیل خاطر کا سامان کرے بلکہ اس نے سرے سے اسلام کے نظام کو اللہ اور انسر فوجی مذہب کو زندہ کرنا چاہا، چنانچہ اس نے اسکے لئے ماون اور متضم کے زمانہ کو جو یقینی فلسفہ اور عقل کی گرم باندی کا زمانہ تھا، نہایت ہی موزدن پایا اور علائیہ کمل کیمی چنانچہ استاد ابو منصور بندادی نے کتاب الحزن ہر ان لفظ میں مشتمل مواقع پر اسکی تصریح کی ہے،

” اس ذرت نے مختلف طریقوں سے احکام شریعت کی ایسی تاد میں کیں جو کائنات رفع شروعت ہو ”

یادہ احکام موس کے شاہ بہ ہو جائے ۔

صحاب تابع ہنے بیان کیا ہے کہ جنگوں نے مذهب باطینہ کی بنیاد رکھی وہ بخوبی کی اولاد تھے اور اپنے اسلام کے مذهب کی طرف، اُلّتھے، لیکن مسلمانوں کی تلوار کے خوف سے اسکے اندر کی جرأت ہنین کر سکتے تھے، اسلئے انہوں نے ایک ایسی بنیاد قائم کی کہ جو اسکو قبول کر لیتا تا دہ باطنی طور پر محبیت کی طرف مائل ہو جاتا تا۔

ٹکلین کا اختلاف ہے کہ فرقہ باطینہ نے اپنی بدعتات کی جو دعوت دی اس سے انکا مقصد کیا تا، تو انہوں نے اس طرف گئے ہیں کہ ان تاویلات سے جو دہ کتاب دست کی کرتے تھے، انکا مقصد دین محبیت کی دعوت دینا تا۔

محضی دعوت کے علاوہ انہوں نے نہایت خداعا نہ طریقوں سے اسلام میں محبیت کی میزبانی کی، محبی آتش پرستی کرتے ہیں، اسلئے انہوں نے چاہا کہ اس شرارے کا جوہہ مسلمانوں کی مسجد و نین بھی نظر آئے، اس غرض سے انہوں نے مسلمانوں کو ترغیب دی کہ سب بعد میں انگلی ہیان رکی جائیں اور انہیں عود و غیرہ سلگا کیا جائے، اسی غرض سے برائکنے ہارون رشید کو ترغیب دی تھی کہ مبہی میں بھی اس قسم کی انگلی ہیان رکی جائیں لیکن اس نے درا ندیشی سے مسلم کریبا کہ اس سے درپرداہ اگ کی پیش کرنا اور خانہ کعبہ کو آشکدہ بنانا مقصود ہے، چنانچہ جن اسباب کی بن پر ہارون رشید نے اس خندان کو تباہ کیا اُن میں ایک سبب یہ بھی تھا۔

لیکن اس مذہبی طاقت کے زندہ کرنے سے یا طینہ کا اصلی مقصد یہ تھا کہ یہ زیون کی ملکی طاقت دو بلده زندہ ہو جائے، چنانچہ اس تاذاب مخصوص رجہادی کلہتے ہیں،

انما لاجحد علی ظہرا لا رض محبیا الا و هو ہم زین پر کسی ایسے محبی کو سین پاتے جو ملک پر

موادِہ منظرِ ظھورِ ہم علی اللہ یار

جو سیون کے غلبہ کا منتظر ہو، وہ لوگ بھتے ہیں کہ

سلطنت اسی طریقہ سے انکو واپس ملیں گے،

یعنی ان الملک یعود الیہم بذلک شے

بھی وجہ ہے کہ ان لوگوں نے متعدد بار خلفاً، و سلاطین پر قاتلاً مغلکے کئے اور اسلام کی فوجی طاقت کو

انکی مقاومت و استیصال میں حصہ لینا پڑا۔

لہ

مسزدہ مسزدہ کے اصولی عقاید میں دو عقیدے نہایت اہم ہیں۔

(۱) تقدیر، یعنی یہ کہ بندہ اپنے تمام افعال کا خالق اور ذمہ دار ہے، خدا حکیم ہے، عادل ہے، اسلئے

اسکی طرف خسر و نظم کا انتساب ہیں کیا جا سکتا، مسزدہ کو صاحبِ عدل اسی اصول کی بنابر کہتے ہیں،

(۲) نفی صفات باری یعنی یہ کہ خدا قدیم ہے، اور قدم اسکے مخصوص اوصاف میں ہے، جو دوسرے

میں ہیں پایا جاسکتا، اس بنابر وہ خدا کے تمام صفات قدیم کا انٹکار کرتے ہیں، اور کہتے ہیں کہ وہ

بذاتِ خود عالم ہے، قادر ہے، زندہ ہے، اور علم، قدرت اور حیات کا جواہر کی ذات کے ساتھ فاقم

ہوں، محتاج ہیں، کیونکہ اگر یہ اوصاف قدیمہ پائے جائیں تو قدم میں خدا کی شرک ہونگے، اور اس سے

تعدد نہ ماریا تعداد اکہ لازم آئیگا، اسی اصول کی بنابر کہ مسزدہ کو اہل توحید کہتے ہیں،

ان عقاید میں پہلے عقیدہ کی ابتداء پائیں سے ہوئی، بواہی کے زمانہ میں چونکہ معاکل کی

بازار گرم رہتا تھا اس لئے طبیعتوں میں شورش پیدا ہوئی، لیکن جب شکایت کا لفظ کیسی زبان پر تناخا

تو طفدار ان حکومت اسکو یہ کہکھپ کر دیتے تھے، کہ جو کچھ ہوتا ہے خدا کی طرف سے ہوتا ہے ہے کہوں ہیں

چون وچرا ہیں کرنا چاہیے (آمنا بالقدر خیرہ و شرہ) لیکن جو لوگ آزاد، دلیر، اور راست گو تھے

وہ خاموش نہ رہ سکے، چنانچہ معبد جہنی نے جسی مصحابہ کا زمانہ پایا تھا اور امام حسن بصری کے حلقة دریں میں

شرکیب ہوا کرتا تھا، ایک دن ان سے عرض کی کہ بخواہی کی طرف سے قضاد قدر کا جو عذر پیش کیا جاتا ہے،

لہ مسزدہ کے مختلف فرستے اگرچہ مختلف نام سے موجود ہیں لیکن ہم نے سب کو مسزدہ لہی کے لقب سے یاد کیا ہے،

دہ کہا تک صحیح ہے، دام صاحب نے کہا کہ یہ خدا کے دشمن جھوٹے ہیں، وہ پہلے سے بوا یہ کے جو ظلم بر  
طیش سے بھرا ہوا تھا، اب علایہ نبادت کی اور جان سے مارا گیا، اسکے بعد عیلان دشمن نے اس  
خیال کو ترقی دی، اور شہام بن عبد اللہ کے زمانہ میں نبادت انگریزی کے جرم میں جان سے مارا گیا  
اسی زمانہ میں جم جن صفویان پیدا ہوا اور وہ علی امر بالمعروف کے جرم میں قتل ہوا۔  
عیین اور عیلان کے بعد اس اصول کو سب سے زیادہ واصل بن عطا نے منضم کیا، خیال پر علامہ  
تمہستانی ملک دخل میں لکھتے ہیں۔

اور واصل بن عطا نے اس فاعلہ کو قاعدہ مختار  
وقرر واصل ہیں عطاء ہندہ القاعدۃ  
اکثر ما کان یقہر قاعدۃ الصفات ۷  
زیادہ ثابت کیا۔

حادیث میں جو یہ الفاظ آئے ہیں کہ نبیر و نتر جو کچھ ہے خدا کی طرف سے ہے، واصل نے اُسکے  
یہ سنبھل لئے کہ مرض، شفا، موت، حیات، اور رنج و غم وغیرہ خدا کی طرف سے ہیں ایہ ہمین کہ بندے  
جو روظہ، فتن و فجور، نیکی، بدی جو کچھ کرتے ہیں دب سب خدا کی طرف سے ہے، علامہ تمہستانی نے  
اکمل کہ میں نے ایک خط دیکھا ہے جو حسن بصری کی حرف منسوب ہے، اور عبد اللہ بن مردان کے  
نام لکھا گیا ہے، اسیں قرآن مجید کی آیات، اور عقلي دلائل سے اس صول کو ثابت کیا گیا ہے، لیکن  
غابیا یہ خط واصل کا لکھا ہوا ہو گا کہ حسن بصری سلف کے اس مذہب کی نبیر و نتر خدا کی طرف سے ہے  
کیونکہ غافل کر سکتے تھے، لیکن ہم نے اپر حسن بصری کا بروں نقل کیا ہے، اس سے علامہ تمہستانی  
اس حسن بصری کی غلطی ثابت ہوتی ہے بلکہ غائب تو یہ ہے کہ واصل نے اس سلسلہ کو حسن بصری ہی کے  
حلقة درس میں سینا ہو گا، بہرحال اس سلسلہ میں اس فرقہ کی ابتداء پائنس سے ہوئی تھی، اور اس نے  
آگے جیل کے پیشکش تماں بھی پیدا کئے، یا پوچھو خاندان بوا یہ میں یزید بن الولیس نے یہ مذہب اختبار کرایا

لکھچوں ملک بوجا ملک اسلام، لکھائیں صدر بصری بعد دم میں ۲۵۰ تک ملک صفویہ، لکھ ایضاً صفویہ -

اور جب دلید تخت نشین ہوا، اور تخت نشینی کے بعد علاوہ میخواری اور عیاشی شروع کی تو یہ رنگ  
بلیکر بیزید نے امر بالمعروف کے دعویٰ سے علم بناوت بلند کیا اور ہزاروں متر زار کے ساتھ ہو گئے  
مالیا و لیڈ نے اسی صلحت سے یہ مذہب اختیار کیا ہو گا۔

دوسرے اصول و اصل کے زمانہ تک بالکل صاف و سادہ تھا، وہ صرف یہ کہتا تھا کہ دخدا کا  
بجودِ محال ہے، اور جو لوگ صفات قدیمہ کا اثبات کرتے ہیں وہ تعدد خدا کا اثبات کرنے ہیں لیکن  
بعد میں اس مسئلہ کو اسکے اصحاب نے فلاسفہ کی کتابوں کا مطالعہ کر کے ترقی دی، علامہ بن صادقہ نے  
طبقات الامم میں لکھا ہے کہ حکماء میں سب سے پہلے بند قلیس نے صفات الہی کا انکار کیا، اور ابوالہدیل  
غلان نے اسی مذہب کی تقیید کی تھی،

اگرچہ یہ نہیں سلام ہوتا کہ اس مسئلہ کے پیدا ہونے کا عامل مرک کیا تھا؛ تاہم خلفاء نے  
اس سے پہلیکل فوائد حاصل کئے، اسلام میں سب سے پہلے ایک یہودی الاصل شخص نے جگہ نام عبد اللہ  
بن سہہ تھا یہ دعویٰ کیا کہ حضرت علیؑ خدا ہیں اور اسی سے غلام کے تمام فرستے پیدا ہوئے، اس غلوت ترقی  
کر کے حول کا عقیدہ قائم کیا، اور اس عقیدہ کی بناء پر سیکھوں مدعیان اور بہت پیدا ہو گئے۔ جو اپنے  
آپ کو امام کرتے تھے، اور عرش نشینی کے ساتھ تخت نشینی کی بھی خواہش سکتے تھے، قایمین حoul کے  
تعدد فرستے تھے، لیکن سب کا مقصد توحید کے عقیدہ کا باطل کرنا تھا، اس بناء پر یہ مسئلہ مامست و توحید  
دونوں حشیتوں سے نہایت اہم مذہبی سیاسی ستائی پیدا کرتا تھا، لیکن اگر سرسے سے صفات الہی کا  
انکار کر دیا جائے تو یہ عقیدہ دفتہ مقرر لازم ہو جاتا تھا، لیکن کہ اس صورت میں ذات الہی ایک سچوں چیز  
بنتی۔ بھائی ہے، اور اسی میں کوئی بصف ایسا نہیں پیدا جاتا ہو وہ سرسے کی ذات میں طول کرے، اغایا  
توحید کے اثبات اور ائمہ کی اوہیت کے ابطال کے سے مقرر نے اس مسئلہ کو ایجاد کیا ہو گا۔

لہ درج مذہب سودی بولد علم الحکام تھے مل دخل صفحہ ۶۷ تھے کتاب مذکور میز ۲۲ تھے مل فہل صور تھے کتاب مذکور میز ۲۱

جیسا کہ حدیث شریف میں آیا ہے، وہ نبی زادون اور غیر نبیوں کے لوگوں نے اسلام میں  
سبت سی بیانات پیدا کیں اور متعدد فرتوں کے باñی ہوئے، فرقہ عمریہ کے متعدد علماء ملبوس صور بندادی  
لکھتے ہیں ।

یہ لوگ عمر دین عبید بن عبید بن مولی باب مویے  
جگدا داد کابل کا گرفتار شدہ علام تباہ در طاہب میں  
بعین اور گمراہیان صرف وہ نبی زادون کی وجہ  
ہولا اتابع ابو عبدیل محمد بن هذیل المعرفت  
بن عقیم و کان جدہ من سی کا بل و ماظہرت  
البیع والصلالات فی الادیان الامن ابناء  
السیاہ الکمال اورد فی الخبر لـ

فرقہ خذبلیہ کی نسبت لکھتے ہیں ।

یہ لوگ ابو عبدیل محمد بن هذیل المعرفت  
عبد القیس کا علام تباہ اور وہ نبی زادون کے طریقہ پڑھا  
کیونکہ بیانات کا اندر اکثر انہیں سے ہوتا ہے ۔  
هولا اتابع ابو عبدیل محمد بن هذیل المعرفت  
باعلاف کان مولی عبد القیس وقد جزی  
علی منہاج ابناء السیاہ لغہہو را کثرالبدع منہم

فرقہ شماہیہ کا بانی شمس نبی میں تجاوز کا علام تباہ، اسکا عقیدہ تباہ کہ جو شخص جان بوجکر  
خدا کی نازمانی کرے وہ گہنگا رہے، اس عقیدہ کی بنا پر وہ جنگ میں قیدیوں کے گرفتار کر کیونکوں جائے فوارد ہیتا  
اور کہتا تاکہ قیدیوں نے جان بوجکر خدا کی نازمانی انہیں کی ہے، اس عقیدہ کو لکھراستا ذا ابو منصور لکھتے ہیں ۔  
فیدعہ شماہ علی هذا التقدیر لائق بنسبہ  
شماہ کی یہ بعثت اسکے نسب کے لائق ہے،

بہر حال عرب سے نکل کر اسلام مختلف عقاید، مختلف ریاض، مختلف اغراض، مختلف علوم اور مختلف  
اقوام کے درمیان پھرگیا تھا، اور بے اس پر کچھ نہ کچھ اثر ڈالا، اسی پیش بینی کی بنا پر تساع علیہ اسلام نے کہا تھا اور  
یہی استہتر فرتوں میں مقسم سچائیکی اور اسباب و واقعات نے یہ پیشگوئی پوری کر دی ۔

سلکتہ المعرفت بین الموقت صفحہ ۱۰۱، تہ کتاب مذکور صفحہ ۱۰۲، تہ کتاب مذکور صفحہ ۷۰ ۔

## مصری کہانے

مدت کے بعد بروی عجلہ راقی صاحبِ مذوی نے اپنے سفر نامہ کا ایک اور باب پیش کیا ہے  
 یہ مصر کا خانہ نہست ہے، وہ ہندوستان کا ساچغا رامصر میں دعویٰ مختے تھے وہ ہمین ملتاتا، میں  
 ایکی طبق اور ناگواری اس سارے مضمون میں ہے، واقعہ یہ ہے کہ ایران وہنیوستان کہدنے  
 ایک ساتھ پک کر ہندوستانی مسلمانوں کے دستروں کو جقدہ پر لطف نبادیا ہو وہ دنیا میں کہیں نہیں  
 مصریوں نے بس و پوشک میں اگرچہ اپنی توجہ بہت زبادہ مبذول کی ہے اور ایک خوبک  
 اسکو تو قی دی ہے، لیکن خود دنوش میں وہ اعلیٰ بہت پیچھے ہیں اور یہ کہنا شاید مبالغہ ہو گا کہ لذیک مسلمانوں  
 وہ قطعاً آشنا ہیں، ذیل میں اُنکے بعض مشبور کہانوں کی تفصیل ملاحظہ ہو،  
 **Fowler**، یہ ایک خاص قسم کا غلبہ ہے جو مصریوں کی بہترت پیدا ہوتا اور اس کی مانند ہیلیوں میں ہوتا ہے  
 اور بہت سچنے سے ملی قدر ہوتا ہے، فلی مصریوں کا ہنا یہ ہی مرغوب ناشتا ہے، جسے وہ بڑی  
 عزت کی طریقے دیکھتے اور ایک نفس غذا تصویر کرتے ہیں، نیرے خیال میں فیضی دشمن ہی ایسے  
 نکھلیں گے جو روزہ اسکا ناشتا ذکرتے ہوں، اسیں ایک عجیب بات یہ ہے کہ ایک مرتبہ جسکے نہ لگتا  
 پھر ہمین چھوٹا، اسکے کہانے سے خیف فی غندگی اور سستی چاہاتی ہے، اور بچ مجھ انسان کو ”Fowler“  
 (بے دوق) نبادیتی ہے، ابتداء میں اس سے سخت تنفس تھا، لیکن دو ایک مرتبہ کہا یہ کے بعد غادت  
 پڑ گئی اور بچ شوق سے روز اسکا ناشتا کرنے لگا۔

صری اُسے نہایت بربی طرح پکاتے اور کھاتے ہیں، پکاتے کا ہیکو اصرف اب ایسے ہیں اور  
 انہم مردیوں سے کا نیل ڈال کر کما لیتے ہیں، ظاہر ہے کہ جس چیز کی تھی اس طرح خواب کیجاں گی اسکے

مرہ کا کیا طال بوجگا؟ ہر خلاف اسکے جب ہم اسے ہندستانی طریقے سے باقاعدہ نک مرچ اور صالہ دال کر پکاتے تھے تو نہایت لذید ہو جاتا تھا: جس سے ہمارے مصری اچاب تھب کرتے اور سچا میرین، اس کا رک کیا جاتے، لیکن انھوں نے کبھی ہم سے اس طریقے کے سیکھنے کی کوشش نہ کی اور نہ ہے اُسے دریافت کیا اس سے انکی نہایت بے پرواہی اور غفلت کا اندازہ ہو سکتا ہے،

فول کا ناشتہ سب پیروزون سے زیادہ ارزان یعنی صرف یا مرین بخوبی ہو جاتا ہے، فول کی دو کا نین ملوٹ نہایت گندی ہوتی ہیں، اور جس گھڑے بن وہ ابلاؤ اور کما ہوتا ہے وہ بھی نہایت نلپٹ ہوتا ہے، پسرا کہہ اور گرد کی تھیں جبی ہوتی ہیں، جیکے دیکھنے سے طبیعت بد مرہ ہو جاتی ہے، اس سے بھی بڑھکر ملکیف دہ کہپرے کا وہ گیند ہوتا ہے جو اس گھڑے کے منظر پر کما ہوتا ہے، اسکی گندگی ناقابل بیان ہے اسی حال پیز کر سی اور بر تزوں کا بھی ہے، مگر با این ہمہ اچھے اچھے جنتلیں، ان دو کافون میں بالمنان بیٹھے نظر آتے ہیں، حالانکہ دیگر اشیا کی میں دو کافون کے قریب سے بھی گزنا یہ گناہ سمجھتے ہیں، یہ عجب نہایت ہے، جو کا حل کرنا ذرا ملکل ہے، اور اسلئے مصریں یہ عام مقولہ ہو گیا ہے کہ فول کما یکا مرہ ہے بہر تزوں اور میلی دو کافون میں ہے،

فول صرف ناشتہ بی کے کام ہیں آتا بلکہ وہ غرباکی عام غذا ہے، وہ اس سے پیکیان، بڑے اور بعفن دیگر کمانے بھی طیار کرتے ہیں، اطبار بھیکے ہو سے فول کا شور بآبیارون کو دیتے اور اسے زد پھرم بتاتے ہیں، غرض نکل فول سے مصریوں کو دیسی ہی الحست ہے، جیسی اہل اور کو ماش کی دہوئی دال سے بلکہ اس سے بھی بڑھکر! لیکن مشتک مابینھما،

دال - مصریں صرف سو رکی دال پیدا ہوتی ہے، اسلئے مصری بھرنا اسکے اور کسی دال کے واقف ہیں، اور "عدس" کے لفظ سے صرف اسکی مراد لیتے ہیں، حالانکہ عربی میں یہ لفظ عام ہے اور ہر دال پر کیسان بولا جا سکتا ہے، اہمیں ہماری زبانی یہ سن کر تھب ہوتا تھا کہ ہندستان میں کی قسم کی

دالیں ہوتی ہیں جنہیں سب سے ادنیٰ درجہ سور کی دال کا ہے، اتفاق سے ہیں اپنے ایک ہندوستانی دوست تھوڑی سی ماش کی دال مگر یعنی جسے ہم نے ہندوستانی طریقہ سے پکا کر مصری احباب کی دعوت کی اسے انہوں نے انتہائی رغبت سے نوش کیا اور ہمارے مذکورہ بالاتول کی تصدیق کی، پسیرو۔ پسیرو کو بھی مصری بہت عزیز رکھتے اور بڑے شوق سے کھاتے ہیں، مصریں کئی قسم کا پیشہ فتحے جیکی تفصیل یہ ہے،

(۱) الجنة الاسلامی (استنبولی پسیرو) یہ قسطنطینیہ ہیں بنتا اور دہیں سے آتا ہے، اور مدد ہیں نہایت لذید اور از خدمتی ہوتا ہے، حتیٰ کہ بقول اطباء کے ایسیں مادہ مذلا یہ کی مقدار فیضی ۷۰ گرام ہے جو ظاہر ہے کہ اتنی مقدار میں کسی دوسری غذا میں بہنیں پایا جاتا، میکن پونکہ یعنی موہاہ اسلئے اسکا انعام کہا جاتا ہے

(۲) الجنة الردمی - (یونانی پسیرو) یہ یونان، شام اور سو شزر لینڈ وغیرہ سے آتا ہے مگر کسی قدر بدبو دار، بدمعزہ نیکن ہوتی ہوتا ہے، گران ہونکی دجم سے یہ بھی کم کم کھایا جاتا ہے۔

(۳) الجنة البلدی (ردیسی پسیرو) یہ خاص مصریں بنتا ہے، اور چونکہ اس سے مکن نکال لیا جاتا ہے اسلئے ازان فرودخت ہوتا ہے، یہ اگرچہ معنوی بہنیں ہوتا تاہم کی مقدار خوش ذائقہ ہوتا ہے۔

(۴) "مش" اسکا حال کیونکر بیان کیا جائے، ڈر ہے کہ مجھے اور پڑھنے والیکوئے نوجاں کیونکر اپنے زیادہ خلیظ اور کسی طرح بھی غذاب نہ کی صلاحیت ہنین رکتا، اسکے بنا پنکھا طریقہ یہ ہے کہ دیسی پسیرو یونکون ہن بھر کر کھدیتے ہیں اور اسوقت تک بہنیں لیتے جب تک کہ وہ غوب سر مکر بدبو دار اور بدز نگہ نہ جوگئے اور اسیں کیڑے نہ بچکنے لگیں، اسیں لعن اسرد جگہ کا ہوتا ہے کہ کوئی سیم المفس انسان سے برداشت نہیں کر سکتا، وہ مقدار پرانا ہوتا جاتا ہی اسی مقدار اسکی قدر قیمت بہتی جاتی ہے۔

وہ خیال کرنا چاہیے کہ یہ سراسر بخاست چوری چھپے کمالی جاتی ہو گی، بہنیں اسے علائیہ فخر دیباہات کے ساتھ کھایا جاتا ہے، دہانوں کی خاص طور پر اس سے واضح دعاہات کیجا تی ہے، اور

اہنیں صرف اسکے تناول پر مجبور کیا جاتا ہے، تیرے سال جب میں مصری عجائب کے ساتھ جماز  
چار ہاتھا تو جبا: پر ایک خوش اخلاق مصری زمیندار سے ملاقات ہو گئی جس نے ایک شب اپنے ہمراہ کہانا  
کہا نہ پر مجبور کیا، چنانچہ جب دستروں ان چنگیا تو اسپر بُنہا ہوا گشت، عمدہ پیغمبر حیثیت کا مرر، اور حضرت  
مش "بھی جلوہ افراد زست، جکلی نوشبو و فضائیں سپل پیل کر صحیح داغون کو پر گذہ کر رہی تھی، میرے  
میزان نے انتہائی تکلف برداشت کے پیارہ کو میرے سامنے رکھ دیا اور کہا بون آپ نے مصر میں بہت  
مش کہایا ہو گا، لیکن ذرا ہمارے مش کو بھی ملاحظہ فرمائیے، جسے ہم نے بڑے اہتمام سے خاص صحیح کیا  
تیار کرایا ہے! پیغمبر میں نے بطور تکلف کے اس نعمت عظیٰ کو اہنیں کی طرف بڑھا دیا، کہ جناب نو ش  
فرمایاں بنہ می شرکیں ہو جائیں، لیکن جناب نے ایک نہ سنبھالنے اور خلوص داداگی کے ساتھ فرمائے لگے  
آپ بہت با تکلف معلوم ہوتے ہیں اکیا آپکے ملک میں میزان کا دل دکھانہ اور کہا جاتا ہے؟ ا بتو  
بڑی صیبیت کا سامنا ہتا یا آئی کیا کردن؟ اگر کہا تا ہون تو تھی ہوتی ہے اور گزر لکھا کرتا ہوں تو میزان  
رجیعہ ہوتا ہے، دل میں تو کوئی مرتبہ آیا کہ اس غلیظت کے پیار کو اہم کر سندھ میں چینکیدن، لیکن ایسا نہیں تدبی  
مانے آئی، آخر یہ صیبیت اس طرح آسان ہوئی کہ زمیندار صاحب کی بیانی کم تھی اور جس جگہ میں بچا ہوا تھا  
وہاں کسی قدر تاریکی ٹھی تھی، ان دونوں چیزوں سے میں نے فائدہ اٹھایا اور پیار کو اپنے سامنے رکھ کر  
دکھانے کو اسیں ہلاکت والی دل کو کمی روئی سے ٹکم پری کر لی، اور مصریوں کی گندی غذا دن پر دل، ہی  
دل میں ملامت کرتا ہوا اٹھ لکھا ہوا!

صرف اسی قدر اہنیں بلکہ اگر قریب ہوں میں مش لوگوں کے سامنے: پیش کیجاۓ تو بڑی رسائلی  
ہو جاتی ہے، خصوصاً دیبا توں میں اسکا بہت عاظم کیا جاتا ہے، عبد تواریکے کہا سے بیغیر ہوتی ہی اہنیں  
چنانچہ ہمارے ہم درس مصری پہلے سال جب عید کر کے اپنے مکاؤں سے مدرسہ واپس ہوئے تو ہمارے  
بلدر تجذب کے مش "لا سَعْتَ، لیکن جب اہنیں معلوم ہو لکھ ہم مس سے دیسی یہ نفرت کرتے ہیں، جیسی

غدیط سے کی جاتی ہے تو وہ باری بقیمت پر بہت تاسف ہوئے کہ ہم اس فہم (مش) سے خود میں ہیں؛  
 فتح یا اس سڑی ہوئی مچلی کا نام ہے جو "مش" ہی کی مانند بخش اور اسی کی طرح مرغوب طبع خاص  
 دعاء ہے، چرت ہے کہ لوگ اسے کیونکر کھاتے اور یعنی کرتے من، کیونکہ ایمن بڑے بڑے سفید کیرے  
 ریگنے ہوتے ہیں، اور قلن اسرد بھروسی ہے کہ جس دوکان میں دو کری ہوتی ہے، اسکے قریب سے  
 گذرنامی دشوار ہوتا ہے، لیکن صریون کو اسکے ساتھ سقدر انس ہے کہ وہ پھر وہ اُسلک خیلاری کیلئے  
 دوکان پر کھڑے رہتے ہیں اور بغیر لئے ہمین ٹلتے، خصوصاً ایام عید میں تو عجب لکھش اور بھیرنا ٹھوپی کے  
 ایک پر ایک گزنا اور پیشیدی کرتا ہے، اور جب انتشار کرتے کرتے دیر ہو جاتی ہے تو جیبل جنبل کر دکان کا  
 کرتا ہے حرام علیک یا مشیح یا آخرتی لیتو باہہ علیک اولیٰ اولاً گواہ صاحب تم نے بڑا انتظار کرایا، برکھدا  
 پلے بھے دیدو)

عید میں اور ایام سرست میں اسکا کہنا بھی لابدی خیال کیا جاتا ہے ہر ف عوم انس ہی  
 میں ہمین بلکہ تقریباً تمام طبقون میں، ہنچا نہ ایک دکیل صاحب نے جو بارے شناسوں میں تھے  
 اور صفائی دپاکیزگی کے دعوے کیا کرتے تھے، عید کے روز باری دعوت کی، میز پر دیگر کمانوں کے  
 ساتھ فتح بھی موجود تھی جملی بد بوسے دماغ پہنچاتا تھا، اور جسے وہ دانتوں سے ذرع ذرع کر بڑی غربت  
 کہا، دکیل صاحب ادیکھئے پہ آپکی موچھہ میں کون صاحب رونق بخروز ہیں، اپر بخون سے دتر خون  
 گراو یا اور سفید گی سے کہنے لگے، یہ اسی فتح کا کیڑا ہے، آپ تسبیح کیوں ہیں؟ کیا اپ اسے ناپاک  
 تصور کرتے ہیں، اسکے متعلق تو علماء ازہر کا فتویٰ موجود ہے کہ وہ بخش ہیں ہے؛

زیتون - یہ دہی نہیں ہے جکا ذکر خریزان عجید میں کئی مقام پر آیا ہے ہر صریں بکثرت کمایا جاتا  
 لیکن بھے یقین ہے کہ ہندوستانی عبادتیں اسے پسند نہیں کر سکتیں، کیونکہ ہول اول جیکے مجہ پر نہ سہنگ کا

پورا غلبہ تداوی مجھے نہایت بذریعہ معلوم ہوا، سیرے ایک ہندوستانی دوست مقیم مصر کا غلی بھی بیان ہے جو پنچہ کہتے تھے کہ جس روزمیں باج ازہر پنچا تو ایک یعنی طالب علم نے سیری تو اخشع زیتون اور روٹی سے کی مجھے کیا معلوم تھا کہ زیتون کیا چیز ہے؟ جوں ہی اسکا ایک دانہ زبان پر رکھا اُبھائی آگئی اور مجھے مجبوراً اس سے دوست کشی کرنا پڑی، جسپر میزبان کبیدہ خاطر ہو گیا، لیکن واقعہ یہ ہے کہ زیتون اتنی بذریعہ چیز ہی نہیں ہے بلکہ اپنادا میں معلوم ہوئی، چنانچہ جدیں ہم اسے بثوق کہانے اور بہت سے مصری کماون پر اسے ترجیح دینے لگے، زیتون میں دہنیت اسقدر ہوتی ہے کہ جس بر قن میں اسکی کچھ مقدار کمدیر کیا تی ہے اس میں روغن ہی روغن ہو جاتا ہے، اسکا پلچھوٹی جامن کے برابر سیاہ رنگ کا ہوتا ہے جسپر دوڑہ کی طرح اپر سین پڑی ہوتی ہیں، دنیا میں سب سے حمدہ، خوش ذائقہ اور تقدا اور زیتون مک شام کا ہوتا ہے، اور اسکا سب سے بہتر اور خالص روغن یونس سے بوتوں میں بھر کر آتا ہے،

ترکاریان - ہندوستان کی مانند مصر پرین طرح طح کی ترکاریان ہنہیں ہوتیں، صرف بگین اگول لوکی میٹر انہوں کہیں اگلری اور بندی وغیرہ پائی جاتی ہیں، میں نے اپنے زمانہ قیام ہیں کبھی بھی اروٹی، بندی اور ترکی ہنہیں دیکھی، یہم کے درخت ہوتے ہیں مگر کیونہن معلوم کہ اسکی پیدیان ہی کہانی جاتی ہیں، اسکی بیل صرف خوشنامی کے خیال سے دیوار دن پر چڑھائی جاتی ہے، ہم نے لوگوں کو تصدی اس راستے واقف نہ کیا تا، اور اکثر دچار پسیہ دیکر بہت سی پیدیان حاصل کریا کرتے تھے، جس سے اگلوں تھبہ ہوتا تھا کہ ہم نہیں کیا کر سکیں؟ ہم کہدیا کرتے تھے کہ دو اکے واسطہ انکی ضرورت ہے،

ای طبع کپناہ کے درخت ہی خوشنامی کے لئے باغوں میں کلنزت نسب کے جاتے ہیں اور کلپوں سے فائدہ ہنہیں اٹھایا جاتا، ہمارے درس کے باقیہ میں بھی اسکا ایک تناول درخت تھا، فصل پر ہم نے اسکی کلپیان توڑ کر پکھائیں، ہمارے مصری ساختی نہتھے تھے کہ ہم ایک نہری چیز پکھا رہے ہیں لیکن نہری ہی در پردھ جب اپنیں اسکا مزہ معلوم ہوا تو دیوانہ وار اپر ایسے گرے کہ کہ تمام اندھی صاف ہو گئی

اور پھر فضل بھر بھین اسکے تیار کرنے پر مجبور کرتے رہے۔

**ملوخیتہ** - یہ ہمارے ملک کی چولانی کی ماں نہ ایک پتی ہوتی ہے، مصری اسپر عجمی دل و جان سے ترپنہتہ ہیں، اور وہ نہ اسکے تناول کرنیکی کوشش کرتے ہیں، اور وہ اسلئے اور بھی پسند کرتے ہیں کہ انکے خیال کے مطابق وہ ملک کی عیاشی میں معادن ہوتی ہے، ہر دستخوان پر اسکا ہوتا ضروری ہے، اور الگ جمان کے سامنے وہ ہن تو گویا عجمی ہی نہیں ہوئی، یہ اگر سلیقہ سے ہندوستانی ساگ کی طرح بچائی جائے تو خوش ذائقہ ہوتی ہے، لیکن مصری اسکی مٹی پلید کر ڈالتے ہیں، اور بخی میں اسے شور بے کی طرح بچائی لیتھیں، نہ نک ہوتا ہے، نہ رنچ اور نہ ترشی، اور چونکہ اس پتی میں سب سب ہوتا ہے اسے تمام ہندی اعاب سے بھر جاتی ہے، اول اول مجھے ایک ہوں ہیں کہا نہ کہا یہاں اتفاق ہوا اور اسکے زیر ہن کی نہ سرت میں "ملوخیتہ" کو کوئی عدہ چیز بھکر طلب کیا، سب سب پسے اسکے ہر سے رنگ کو اکھانوں کی نہ سرت میں "ملوخیتہ" کو کوئی عدہ چیز بھکر طلب کیا، سب سب پسے منہ تک چلا آیا، بھر جسیکہ نفرت ہوئی، پھر جون ہی اسکا نعمتمنہ کو بیجانے لگا ایک موٹا ستار پیٹ سے منہ تک چلا آیا، بھر جسے بھی طوہا کر کے قلمہ داخل وہن کر دیا، لیکن اسکا لکھنا نامکن تھا جبڑا حاضرین بہت تھب ہوئے، اور بعض نے خشنائی نظر دن سے گھورنا شروع کیا،

**گوشت** - مصری گوشت کم کہا تے ہیں جیکی بڑی دعہ، اسکی گرانی ہے، چنانچہ دنبہ اور بکری کا ہمولی گوشت دور دیپہ سیر، اور بفتر کا عیر سیر فروخت ہوتا ہے، اونٹ کا گوشت اگرچہ ارزان ہوتا ہے لیکن سخت اور بد عنصر بیرونیک وجود سے عوام ناپسند کیا جاتا ہے، گرانی کا حال بسوٹون میں بھی ہے، چنانچہ سادہ سامن کا ایک پیالہ جسیں چند چوٹی چوٹی بوٹیاں ہوتی ہے، ہر میں اور ترکاری کی ایک پیٹ جسیں صرف ایک بوٹی ہوتی ہے، اس میں ملتی اور بھکل کافی ہوتی ہے، پس ظاہر ہے کہ اس گرانی کے ہوتے ہوئے وہام، انس کیونکر گوشت کا استعمال بکثرت کر سکتے ہیں،

مصری گوشت کو بھی خوش ذائقہ پکانا نہیں جانتے وہ پیشتر اسکی بخی نکال لیتے ہیں، جسمیں چادل

پھکتے ہیں) اور پھر بتوں کو گئی اور پانی میں ڈال کر رہاں بیٹھتے ہیں، یعنی بس ہاندھی تیار ہیگئی، نہ تو اگوشت ہی سخن ہونے پایا لورڈ زاکی بوئی پورے طور پر دفعہ ہوئی، یہ حالت صرف ہماشہ ہی کی ہیں بلکہ اچھے اچھے با درچوں کی ہے، چنانچہ ہارے مدرسہ کے ادارا قائمہ میں عبد لکریم نامی ایک مشہور با درچی تھا، اسکا شاشاہیہ علاوه حوارک کے نہ تھا، اور کام عرف اسقدرتاکہ اپنی زیر گرانی ماتحت با درچی سے عملہ کہنا تھا رکرا دے، لیکن دسکے پکون کی بھی دبی حالت تھی جو اور پر مذکور ہوئی، مگر با این ہمارے محن کو پانی استادی اور کال پر ٹھانہ نہ تھا، اور جو کوئی بلا استاد کہے ہوئے اسکا نام میں لیتا اس سے ناراض ہو جاتا، ہماری حالت مصر میں با محل اس بازاری شل کے مطابق تھی کہ ”بدرے گاؤں میں اونٹ آیا“

وگوں نے جانا پر مشغیر آیا، ہمارا پکوان ایک عجیب چیز بھی جاتی تھی، اور مصری دوستوں کو اکثر تھا، کرتی تھی کہ ہمارے ہاتھ کا پکایا ہوا کہنا کہا میں، اور جب کبھی تم پکاتے ہوتے تو وہ دیدے پہاڑ پہاڑ دیکھتے، اور حیرت زدہ ہو کر مذاق میں کہتے، تم لوگ کہانے پر جادو کر دیتے ہوئے، اور میرے ایک ہندوستانی دوست مولوی غمان صاحب ندوی (کہ جنہیں اس فن سے مناسبت تھی) کو تو ”دکتور فی الطبع“ یعنی داکٹر اف کہا کرتے تھے، خصوصاً یہ عدم کرنے کے انہیں اور بھی تھبب ہو جاتا تھا کہ مصر آنے سے پہلے ہم کبھی چلوئے کے سامنے بھی نہ بھیجتے، کیونکہ انکو یقین تھا کہ ہم نے یہ فن ہندوستان میں بڑی محنت سے حاصل کیا ہو گا۔

ترک اگرچہ عمدہ اور لذید غذائیں کہانیکے عادی ہیں، مگر وہ بھی ہندوستانی چپے کہانوں پر درج ہو جاتے تھے، چنانچہ ایک مرتبہ ہم نے نڈے تھے اور اپنے ایک مغلص ترک دوست کے سامنے پیش کر کے ترک اگر یہ مرج مطلق ہمیں استعمال کرتے، اور ان انڈوں میں اسکی اتنی افزایا تھی کہ ہم باوجو و مادت کے پریشان ہو رہے تھے، لیکن وہاں پر ایسے گرسے کہ فیض نام صاف کے ہوئے سخن نہ موزا، حالانکہ مرچ کی وجہ سے انکی حالت دگر گون ہو رہی تھی، چھرو سخن تھا، انکوں سے آنسو جاری تھے، تاک سے پانی پھیک رہا تھا، جنم پسندنے سے سحر عرق ہو رہا تھا اور منہستے ”وہ، وہ“ کی آوازیں نکل رہی تھیں، مگر کیا عالم کے

ہاتھ کر جائے، بالآخر اسکا نتیجہ یہ ہوا کہ انہیں سخت تکلیف اُٹھانا پڑی، اور کئی دوستکن تو نہیں ہیں جنہاں  
رہے، اسکے بعد اکثر بطور مذاق کے کہا کرتے ہیں تارے نڈوں میں بچپوڑے ہوئے تھے جھونوں نے مجھے  
کاٹ کرایا تھا؟"

استاذی حضرت سید رشید رضا صاحب قبلہ ہندوستان کی جہان اور بہت سی تعریفین کیا کرتے تھے انہیں  
اسکے لذیذ کمانوں کا تذکرہ بھی بڑی طلب اللسانی سے فرمایا کرتے تھے، چنانچہ ایک مرتبہ ارشاد کیا گیا "جو  
زور دزد چادل (مز عفرست سے مراد ہے) میں نے علی محمد خان" (راجہ صاحب محمود آباد) کے یہاں کہا تھے  
وہ اب تک مجھے ہیں بخوبیت، اگر تم سے ممکن ہو سکے تو پکاؤ، لیکن انہوں بیکھم اس بیدان کے مرد نہ تھے  
کہا نے کا طریقہ۔ شری باشد سعو ما یز کر سی پر کہا نہ کہا تے، اور فرش پر بھینا صرف عیوب ہی نہیں  
بلکہ محب انگریز سمجھتے ہیں، حضرت سید صاحب قبلہ الکثر فرمایا کرتے تھے، ہندوستان میں مجھے یہ دیکھ کر بڑی  
سرت ہوئی کہ ہندوستانیوں نے عرصہ دراز سے معزیوں کے زیر پاٹھر ہوئے کے باوجود بھی بہت کچھ اپنے  
قوی اخلاق و عادات اور عالم کو برقرار کر کھا ہے، اور اب تک ان پر منظبوطی سے قائم ہیں جن سے یقین  
ہوتا ہے کہ وہ فنا ہوئیوالی قوم ہیں، جب میں انکے بڑے بڑے امر کو فرش پر دستِ خواں پر زیچاۓ ہوئے  
(دیکھتا ہتا تو مجھے اس دخوشی ہوتی تھی، زناطرین ذرا اس مضمون پر غر کریں)

پھر ہی کہا نے ٹھی کا روایج معزی تہذیب کے شیداپن میں نام ہے، لیکن یہاں کوام انسان  
باخہری سے کہا تھے ہیں، البتہ چادل ہر طبقہ میں پیچھے ہی سے کہا جاتے ہیں، اور چاہیئے بھی یہی برلن  
شہر ہے یعنی اتنا بھیں، رشیدتھ کے ہوتے ہیں، میں، نابیے اور متیل کے برلن کا کرواج مفقود ہے، البتہ نابیے  
بڑے بڑے برلن نسل پتیلیاں دغیرہ ہوتی ہیں، کہا نا عام طور پر تپھر کے کویوں یا پتوں پر کپتا ہے ایکوئے  
لکڑی انحدگران ہوئکی وجہ سے اینہیں کے کام نہیں بلکہ صرف کوئے سلکاٹ کے کام آتی ہے، بعض  
ناواقف ہندوستانی تھکر کو ہندوستان پر قیاس کر کے لکڑی کا استعمال کر کے گیٹر صارف برداشت کر رہے ہیں

اور پھر چند روزین گرانی کی نکایت کرتے ہوئے مصروف خیر باد کئے پر مجبور ہوتے ہیں،  
 ہندوستان کی ماں ذہنی شہروں میں لگر گھر کمانا پکانے کا دستور ہیں ہے، تقریباً سب لوگ  
 ہوٹلوں میں کہاتے ہیں اجتنی کے عورتیں تک بازار ہی کے بعد وہ سپر ہوتی ہیں، لیکن دو کافون میں بیٹھکر  
 کمانا کمانا اُنکے تین میں سخت میوب سمجھا جاتا ہے، سلسلہ وہ سکافون پر طلب کر دیا کرتی ہیں، عورتیں  
 روپیوں کا تواستہ عوام گھروں ہی میں بطور خود کر لیتی ہیں، جسکی صورت یہ ہوتی ہے کہ آٹا گونڈہ کر اور  
 روٹیاں بنائ کر بادرچی خانہ سے با جرت پکار لیتی ہیں، روز کا روزین بکھڑہ عشرہ کا بندوں بست  
 ایک ساتھ کر لیتی ہیں، امرا، اور زیادہ گرست لوگوں کے بیان روزانہ کمانا پکتا ہے، اور غوہر دار  
 عورتیں ہرشب جہنم کو گزشت ضرور پکانی ہیں، جسکی وجہ کبھی آئندہ بیان ہوگی۔

## عبدالرزاق مذوی

# ادشما

## سخن جیب

از مولانا سیبا لرجن خان شردانی صد افلاطون دوست آصفیه

بر طرح خواجه حافظ شیرازی

حیات تازه خیال نبت تمنا را  
نوید عیش بمار رخت تناش را

نمکاه گرم نتا بدندار گلگو نش  
گر بخواب به بینم جمال رعنای را

بجان شوق نی آتشنی ز تابشی هش  
بچشم در فسرانی روان تمنا را

زتاب علوه کند تانگا در آمد هوش  
بزور باده برآورده است روی زیبارا

شکسته نگه گلستان بمار رخاست  
لب پرعل تورخون نشانه همبارا

فمان که آن بستگوی ہوش هست  
بجله نداز دیسیب شیدارا

کمد کشیم ببران بند بالا را  
کشیم بنت بخت بلند غدر و زے

زشور پتہ تو گشت عیش شرین تلخ  
زتاب زلف تو تارست رو زیلی را

و م کلام چوتانگ نبات بکشانی  
فلکر بجام کنی طولی شکر خرا را

و لم باغرد میانی کشد حست  
که برد نزگس ستانه ز خود مارا

## کلام گرامی

از جانب گرای شا، ناص سرنیظام مکن

پیام و پیدایم کیفم مشیر اب اندر  
پیام و پیام داعم بکباب اندر

بغون خیام من پیشه هجخوا بساند  
و میاچه بدم پیچ انگر و جودم پیچ

آن نکته که عارف را اور پوچیدایست  
جان است بحکم اند در یا بحباب اند

از هوی من می پرسی از غیر چه می پرسی  
شوق بمال اند و تم بحباب اند

مرد بیت حکیمانه می خواهم دی قسم  
خواست بگ اند مرگت بخواب اند

در شکنش لایم در جذبه لایم  
بیچم دهمه یا هم چون فکس با آب اند

دیدم گرامی را در خلد برین امشب  
المیر بہشت اند روانا بند اباب اند

## غزل جدید

از مولانا آزاد بجانی شیخ ابا سمته الائمه

نقطه درج تام پر ماہ تمام آگیا  
لینی وہ چاندن کا برس رام آگیا

شکر بزیر احتساب آگیا نام شیخ مبی  
شرب اهل جام مین اسکر جام آگیا

پرستش لطف ظاہری حائل معاشری  
دانه فریب یار مین عاشق خان آگیا

لائق امتحان تهارین که هتابے دل و بکر  
بند به شوق امتحان وقت پر کام آگیا

منع امتحان قبل دعوی امتحان غلط  
کاپ اثما ہوں جب کبھی جو کام آگیا

حائل مسی راعشن آج تقدیمی دل  
جان حزین کی بانگ ہی پیش پیام آگیا

کمکوئی تاب میکشی ہونے دیندیکیا  
بیت اتفاق کرد، ماہ صیام آگیا

## غزل جدید

جناب مرزا محمد بادی صاحب عزیز بہنی

اڑل سے دیکتا ہیں بونگلہ ہی تم فاتحی ہے  
سمنے آیا تردد یا نہ کنکنیلیں یا تال ہے

من سے کوئی مٹا نہ اگر و دنون کو مشکل ہے  
کر پیلے ایک ہی سا اب بزرگ، ذرہ نیا دل ہے

تفاہب اُٹو گتم اور دیکھ لئنگے دیکھنے والے  
یہ دہ بائز ہیں جنکا کوئی فامل نہ فامل ہے

رگون کا اپنی ٹھنا ہر زرع میں قید آزادی  
 قریب ختم اب سیا د پابند سلاسل ہے  
 طبع مرہتے اور ڈوبتے تاروں کی محفل ہے  
 یہی اے میر دیوان جزا کیا تیری محفل ہے  
 لحد تک اب پچھے تو کہ ساکنی ضطرب لے  
 مگر اس زنگ میں ڈوبا ہو خود میر محفل ہے  
 جو پھلے رہتے والا دل کا تما اب آج دل ہے  
 اسی دنیا میں ہیں دنیا مگر خدا ہیں لعن ہے  
 وہاں برق تجلی کیا سار سخط باطل ہے  
 ذمہ جانشیکے قابل ہونہ وہ جیسے کے قابل ہے  
 مرین کیونکر کہ اب دم توڑنا بھی سخت بیکل ہے  
 یہ پیشیں ہیں لوکی اور وہ دامان قائل ہے  
 کر دستِ شوق جو کا تیری گردن ہیں جاہل ہے  
 اذل میں مجھ کو شکوہ تما کحمد مظہر مل ہے  
 ہماری اور منزل ہے تماری اور منزل ہے  
 جہاں خاموشیاں کرتی ہیں ٹین یہ وہ محفل ہے  
 دیار عشق میں تربت مری پایاں شوق ہے  
 سرہنے بھینے والے ترا بیار غافل ہے

نقاب رُخ اسلتے ہیں وہ دل کے داغ میٹے پر  
 میکو حشر کتے ہیں جہاں دنیا ہو فریادی  
 مری بیتا یون سے تم بہت ناراضی ہترتے  
 شکایت بے نیازی کی کسی بد ہوڑ سے کرنا  
 مکان میں یون کہیں ہوتا ہیں بذنب اور خدیعت  
 یہ دنستے خاک ایں کے سیکل یون عالمہ نہ میں  
 بیکاہ ناز جس اقسام میں فرمادا ہو گی  
 قہیں عذر بزرگت جان بیسی کی کشتہ ستر  
 شکجھ میں فلکتے کس دیا ہے غم نصیبوں کو  
 فلک ہو یا ستارے حشر تک اک رار بین  
 بہار اسکی ہپن اسکا شراب اسکی سر رہ اسکا  
 رگون کو تو مکار اس نے تکاہیں اپنی دلادین  
 سلام آخری سے ساکن ان کو چہ جہاں  
 سو ڈولی ہوئی قبروں سے پہلی داستانوں کے  
 امید فاختہ کیا ہو وہاں تک کون پہنچیا  
 نشار اس رسم غخار کی شرمائے ہے کپاھال

رواءے کبھی کے ہتھا سے خون آج چلکیا

عَزِيزٌ آمادہ فریادِ زخم پر دل ہے

# مطبوخہ حاجہ یکھ

حالات حسرت، ابین اعانت نظر بدنان اسلام دہلی نے مولوی سید نفضل الحن حضرت مولانا کے اغازِ زندگی سے اس وقت تک کے تمام حالات اس رسالہ میں بحث کر کے شایع کئے ہیں۔ تکمیلِ علم کے بعد صحیح تکمیل میں اسی زندگی جیسی کچھ بحث ہے، اسکو تفضیل قشیر کے ساتھ بیان کیا ہے۔ حضرت کے موافقیات میں پابندی اصول، حریت خیال اور استقلال علار کے جو حیرت انکا واقعات ہیں وہ اخلاقی حیثیت سے ہمارے نوجوانوں کی عملی زندگی کے لئے رشیع راہ بن سکتے ہیں، استبداد و حریت کی معکرہ آراء کے مناظر یہاں انگوچ کثرت سے مل سکتے ہیں وہ اور کمان نظر آسکتے ہیں، ضرورت ہے کہ ہمارے نوجوان ان ہممت افراد اور جرأت آموز اس باقی کو پڑھکر عملاً از بر کر لیں، رسالہ کی کہانی چھپائی بہت صاف اور چھپی ہے، صفحہ ۴، رقمیت ۷، صدر دفترِ انہیں اعانت نظر بدنان اسلام فتحوری دہلی سے طلب کیجئے۔

**جان کی دشمنی کمی** - مولفہ مولوی محمد اسد اللہ صاحب حیدر آبادی علیگ، جسکو سائنسگر سوسائٹی علینگڈھ کالج نے شناج کیا ہے، اس رسالہ میں مولف نے نہایت کاوش سے کمیوں کے حالات کے توالہ و تسلسل اور انکی ساخت پر علمی بحث کی ہے، اور بسی کمزوری یہ کہ کمیوں کے ذریعہ سے جو ملک جرا ثیم و امراض منتدری ہوتے ہیں، انکو تفضیل بیان کیا ہے، تعداد امراض، انتقال جرا ثیم، انکی کی تے اور فضله، تپ لازم اور دیگر دبائی امراض کے اسباب پر قدمی بحث کی گئی ہے، جا بجا امر کیم، جا پان، درجہ کے مشتو راطبا کی رائین نقل کی ہیں، اور انہیں میں مختلف قسم کی ادویہ نیز دبائی اور کمیوں کے ذریعہ سے جو امراض بہتیں اور بڑھتے ہیں، ان سے بچنے کی تدبیری، تباہی کی ہیں، نظر ادا سادہ اور دلپسہ سے سخت غامہ کی حفاظت اور آبادی کی آب دہوا چھپی اور سخت بخش بنانے کے لئے، اس قسم کے سالوں کی اشاعت بہت نیزد ہے، مولوی محمد اسد اللہ صاحب کا شکر لگانے اور ہونا چاہیے کہ لاغون نے اس رسالہ کی

اُن اشاعت سے بہندوستان کی غافل پیلک کی بہت بڑی خدمت اور نجام دی ہے، لکھائی چیلائی اور کاغذ خمہ ہے، صفحہ ۸۰، قیمت ۸ روپے سانشناک سوسائٹی ایم اے اور کالج نالی گڈھ سے طلب کرنا چاہیے۔ مذہب اور تلوار، مخالفین اسلام کا یہ مشوراً عتر ارض ہے کہ اسلام بزرگ شیخ رسپلایا گیا مختلف ٹیشنیون پر ہا اسکا جواب دیا جا چکا ہے، اور حق تو یہ ہے کہ اب اعتراض درجواب دونوں اسرد جہد عالم اور پا مال ہو گئے ہیں کہ اب انکی طرف توجہ کرنا بھی تقطیع اوقات ہے لیکن حناب مولوی اکبر شاہ خان صاحب بحیثیب آبادی نے اس رسالہ میں ایک خاص اصول کو پیش نظر لکھا اس مسئلہ پر بحث کی ہے، صحفہ نے اس رسالہ میں ثابت کرنا چاہا ہے کہ اسلام کی اشاعت برآئیں، دلائل اور اسکی حقائیت کی بولت ہوئی اس اشاعت کے لائق یاقوت اور تلوار کے خوف سے ہیں، اس اصول کو تائیج کی روشنی میں علاوہ ثابت کرنا کیوں کو شش کیگی ہے، زیادہ تر تاریخی واقعات وہی ہیں جو بہندوستان کے آغاز اشاعت سے متعلق ہیں، جن سے معلوم ہوتا ہے کہ صحفہ نے خاص طور پر بہندوستان میں اسلام کی آغاز اشاعت کے اسباب پر توجہ کی ہے، اور یہ بتایا ہے کہ بہندوستان پر مسلمانوں کے حملہ کرنے کی اس اسباب پیش آئے، تاریخی واقعات کے بیان اور اُنہے اخذ نتائج کی نسبت صرف اس قدر کہنا ہے کہ اگر واقعات کے صرف اہمین حصوں سے بحث کیجا تی جنکا تعلق برآ رہ راست اشاعت سے ہے تو مضمون اور زیادہ صاف اور واضح ہو جاتا، بہر حال جو کچھ بھی لکھا گیا ہے بہت غنیت اور قابلِ داد ہے، تقطیع چوٹی، صفحہ ۸۰، قیمت ۸ روپے، بخوبیت بیب آباد سے طلب کرنا چاہیے۔

**کلمات طیباً ت،** مشی شرف الدین الحمدنا الصاحب ترجم "خطوط از جہنم" نے اس رسالہ میں حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے مقولوں اور حضور چوٹی علیہ نما جادوں کو جمع کیا ہے، ہر جملہ کے پیچے اور دا انگریزی میں اسکا ترجمہ بھی لکھ دیا ہے، ہمین شک ہیں کہ سلف صالحین کے مقولوں کی اشاعت و ترویج مختلف ٹیشنیون سے مفید اور کار آمد ہے، لیکن اسکا لیا طبقہ میشہ رکنا چاہیے کہ جن جلوں اور مقولوں کو کسی بزرگ کی

طرف مسوب کیا جاتا ہے اور حقیقتہ اُنکے ہیں جی یا نہیں، ہر زبان میں عموماً اور عربی زبان میں خصوصاً بکثرت ایسے چھوٹے چھوٹے متفرق جملے موجود ہیں جو مختلف اسلاف کی طرف مسوب ہیں، حالانکہ عام معاشرات اور روزمرہ کی بول چال سے زیادہ اُنکی حیثیت ہیں، ہر حال جموعہ نصارع ہونے کی حیثیت سے یہ مثال بہر نوع میں ہے، انگریزی اور اردو دونوں ترجیح صحیح اور عمدہ ہیں، قلمی چھوٹی صفحہ ۲۷، مؤلف نے کتابی کو ان دریافت امپور کے پتہ سے طلب کیجئے، قیمت غالباً ۱۰ روپے سیاحتِ زمین، جس طرح بعض مسانے اور تھصص و حکایات کی کتابیں اخلاقی اور معاشرتی مفروہیات کو پیش نظر کر کر کھی جاتی ہیں ہی طرح یہ پ میں بعض خشک علم سلسلہ کو دلچسپ اور عام فہم بنانے کے نادل کا پیرایہ بیانِ خیال کر کیا جاتا ہے، جس سے ایک طرف تو خشک مفہماں پر لطف دلادیز بخواہی ہیں، دوسرا طرف عام قصص کی صورت ہیں جو نے کے باعث ہر شخص کے لئے اسقدر آسان ہو جاتے ہیں کہ کسی بھولی سے بھولی فہم کے انسان کے دماغ پر بھی وہ مفہماں بارہیں ہوتے، اور دفعتہ بہت دیقت و بازان ہماری فلسفیات اور جغرافیائی نکتہ اسکے آگے عمل ہو جاتے ہیں،

سیاحتِ زمین جی اسی قسم کا ایک زنسیسی نادل ہے جیسیں ایک شخص کے اتنی دن میں تمام کوڑا اڑپی کے سفر کر کیا واقعہ بیان کیا گیا ہے، اسی سلسلہ میں جغرافیہ دریانی کے چند مسائل بتائے گئے ہیں، جو یقیناً ریاضی اور جغرافیہ کی کتابوں میں خشک اور دفت طلب مدل مدام ہوتے، لیکن اس قصہ کے سلسلہ بیان میں اس طرح ادا ہوئے ہیں کہ ہر شخص بسانی سمجھ سکتا ہے، اُن تاب عربی، ترکی اور فارسی زبانوں میں ترجیح ہو چکی تھی اب سید محمد عظیم فتحی صاحب نے اسکو فارسی سے باری بیان میں منتقل کیا ہے پوچھنا اس کتاب کا زمانہ قصہ نے دو عدد ہے جب انگریز ہندوستان کی حکومت عام ہندوستان پر سلطنت ہیں ہوئی تھی، اس نئے ہندوستان کے جغرافیہ میں آیینہ قریبی ہی، کتاب عام طور پر دلچسپ، پیرایہ ادا ہتھی، زبان صاف اور سلیمان، مترجم کی مفت بھہ وجہ قابل دادی، کامائی پیپائی عمدہ، قلمی چھوٹی، صفحہ ۲۷، قیمت ۱۰ روپے، پتہ: میخرو دارہ ادھیہ، بھی گنگ، لکھنؤ۔

|           |                                        |          |
|-----------|----------------------------------------|----------|
| عدد وارثہ | ماہ رمضان المبارک شمسی مطابق جون ۱۹۷۳ء | مجلہ سوم |
|-----------|----------------------------------------|----------|

مدد و دار علی  
حید را باد دکن

## رمضان میں

مولیٰ عبداللہ ماجدی - ۱۶۸ - ۴۷۳

## شذرات

### معارف کے جدید تغیرات

مساجد اور غیر مسلم  
جانب مولانا ابوالکلام آزاد بھوی

محضر یون کے علوم اور عمرانیات و تحدیں مولیٰ محمد عین صاحب نصیری

تاریخ صحاف سماوی

ادبیات، اگر، وجہ، ثاقب لکھنؤی، شفعت عاد پوری، ابوالحنات میرنڈی

سطبو عات جدیدہ،

## اطلاع ضروری

۱۔ اس فبری پر تیری جلد تم ہو جاتی ہے، اسلئے آئندہ چوتھی جلد کا پہلا نمبر وی، پی حاضر ہو گا، جن  
صا جوں کو خیریاری منظور ہو وہ یہ رسالہ پیش ہی اپنے ارادہ کی اطلاع دیں تو ہترے،

۲۔ نئے سال سے چونکہ معارف میں بخاست اور رضا میں کی ذیعت دفترت میں اضافہ ہو گا، اسلئے  
بہت سخت شائعین کے حب شورہ رسالہ کی تیت للعہ رسالہ نکے بجائے صہر رسالہ ہو گی اور شہابی علی،

۳۔ چونکہ معارف پریس میں ایک شیئن کا اضافہ ہو گیا ہے اسلئے اب ہی کہ، سالا اپنے وقت تقریباً پر

اب سے بھی زیادہ پابندی کے ساتھ شائع ہو اکیجھا،

۴۔ جلد مکمل فہرست جو آٹھ صفحہ پر ہے اور جلد کا سر و تدقیق جعلی کی پڑھیں لیے ہو گا، ملٹی جلد سوم کی پابندی میں مختار  
میچھے

## مفت مشنون

ماہ گذشتہ میں علیٰ دنیا کے نئے سبے اہم حدائق یہ ہوں گے کیمپ میسری کے استاد و عظیم سردمیم کو، کس نے  
وفات پائی، موصوف کا مشمار اسوقت دنیا کے ممتاز ترین علماء سے سامنس میں تھا، اور حلاک برتاؤ نیز میں  
تو یقیناً ان سے بڑے دیجہ کا کوئی شخص اوقت نہ تھا، کیمپری ہیں، ہیکم کا عضراہنہن نے دریافت کیا تھا  
اسکے علاوہ انسکے تحد و انتشارات تھے، جدید اہل سائنس کے گروہ میں شاید وہ پہلے شخص تھے جو  
عالم "روحانیات" کے دعوے کے قائل ہوئے۔

— ۴۰۰ —

اسکے چڑھی روز بیدیورپ کے ایک اور نامور فہیل داکٹر پال کارس نے بھی اتفاق کیا، داکٹر مہفوگ  
مولود جنمی تھا، لیکن مسکن امریکا تھا، وہ شرطی فلسفہ و مذاہب کے عالم تھے، اور بندوں فلسفہ و مذاہب سے  
انہیں خاص شفہت تھا، چنانچہ فلسفہ الگم بُعد وغیرہ پرانی تہذیب و تصنیفات ہیں، امریکا کا مشہور فلسفیانہ  
رسالہ مؤلفت انہیں کی ایڈیٹری میں نکھلتا تھا،

— ۷۰ —

حال میں برتاؤ نیز کی ممتاز ترین سائنسک انجمن، رائل سوسائٹی نے ہمارے ہولن ایک ہونہا  
بنگالی محض کو ہے پوڈلیعنی سوگا کیا رہ سور و بیہ کا ذمیفہ اس غرض سے عطا کیا ہے کہ دو طبیعتیں بن  
اپنی مکتبنا نہ تحقیقات کو جاہری کیہیں۔

— ۸۰ —

شاعری کی دنیا بین ہم نے یہ بارہ مرتا ہے کہ طوفان گرد و غبار میں کثر سوار چھپا رہتا ہے، لیکن  
اتفاقات کے عالم میں یہ جا زکبی کمی حقیقت بھی بجا تا ہے، <sup>۸۸</sup> مہم میں مدراس کے ایک غریب برہن  
خاندان میں ایک لڑکا رامانجنا پیدا ہوا، پھر ہی سے ریاضی سے طبیعت کو خاص مناسبت معلوم ہونے لگی،  
بارہ برس کے سن میں یہ حالت ہو گئی کہ ریاضی کے جو اساتذہ اسے درس دیتے تھے وہ اس شاگرد کی تشنی  
کرنے تو کجا خدا اس سے درس لے سکتے تھے، میرنگ کا امتحان پاس کر کے یہ ہونا فرست ایر میں داخل ہوا  
دہان ریاضی میں اس قدر انہا کہ امتحان کے وقت تمام دیگر مضمومین میں ناکام رہا، اور سکنڈا پر میں  
تری نہ مل سکی، دوسرے سال پر اٹاؤٹ امتحان میں شرکت کی، لیکن ہر مضمون میں ناکاٹی ہوئی، فکر میا ش  
ناگزیر ہتھی، ایک سرکاری دفتر میں ۵۰ روپیہ ماہوار کی نوکری کر لی، مگر ریاضی کے محاذ مسائل کا حل  
پر ابر جاری رہا، بیاناتک کا انگریز افسر اعلیٰ کی نظر پڑی، اس نے بعض کا غذاست یورپ پہنچ دیتے جواب میں  
لندن پیونری کے پروفیسر ہل نے نہایت فیاضانہ داد دی، اب مزید مسودات یورپ پہنچنے کے سما  
ں اہمیں دیکھ رہا ہرین من دنگ رہ گئے، کیمپرچ پیونری کے مشندر پروفیسر ہارڈی دیکیلی نے بیجہ درج  
تو توصیف کی، بلکہ ایک صاحب نے تو بیاناتک کلمہ یا کہ پیونر کے بعد اس دماغ کا ریاضی دان اپنے  
ہمین پیدا ہوا، پروفیسر ہارڈی نے اعتراف کیا کہ جو سائل اسوقت تک یورپ کے علماء، ریاضی کے  
مزدویک دشوار ترین تھے وہ اس شخص نے حل کر دیئے ہیں، ان جیرت انگریز اسناد کو دیکھ کر نہست  
مدرس نے دس ہزار کا نظیفہ دو سال کے لئے منظور کیا، کہ مسٹر رامانجنا کیمپرچ میں رہ کر اپنے نن  
میں مزید کمال پیدا کریں، دہان کے اساتذہ نے ہاتھوں ہاتھوں ہیا، اور نظیفہ میں ایک سال کی اور  
تو سچ کرائی، چنانچہ یہ مدحت ختم کر کے حال میں مسٹر رامانجنا واپس تشریف لائے ہیں، لیکن ایک  
دفتر کے کلر کی حیثیت سے نہیں بلکہ بحیثیت مسٹر رامانجنا، پیونری کا بخ کیمپرچ، دیکھو رامل عسائی  
لندن، برطانیہ کے علماء ریاضی دسائیں کے لئے رائل سوسائٹی کا فلڈ منتخب ہو جانا معراج کمال

اور یہ مرتبہ ہمارے مائیں ناز ہم طن کو ۳۰ سال کی عمر میں حاصل ہو گیا،

اجنبی ترقی اور دوسرے یہ دوستانہ لگہ بھین ہمیشہ رہا، اور اب بھی ہے کہ ”د تھنٹھ“ اور دوکی مطلق کوشش بھین کرتی، اور دو میں اعلیٰ مطبوعات کی تایف و ترجمہ کی اہمیت بین کر کو کلام ہو سکتا ہے، لیکن اسکی بقاء و قیام کی تدبیر اسکی ترقی کی تدبیر پر مقام ہیں، اگر اردو کا وجود ہی نہ باقی رہا تو یہ تکان بھین کے کام ہی نہیں، یہ کام اگر اسکے فائدے میں داخل بھین تو اسکے لئے ایک جدگانہ جماعت کو تیار ہونا چاہیے۔

۳۰ دیجنرویز ۲۰۰۵ء

کئی برس ہوئے ال آباد میں ایک انجمن در زمکیول سائنسیک سوسائٹی کے نام سے قائم ہوئی تھی جسکے مقاصد یہ بیان کر کے گئے تھے کہ سائنس کے مختلف مسائل پر بندی اور اردو میں سلیمانی عام فرم سائنس شاخ ہو اکریں گے، اور اسی ذعیت کے عنوانات پر دو نو زبانوں میں پھر دن کا سلسہ بھی قائم رہے گا، سوسائٹی مذکور کا صینہ نہندی زندہ اور تذہرست ہے، اسکے اعمال حیات کا نذر کر کر اخبارات میں آثار پڑتا ہے، لیکن صینہ اردو و چندر دوزہ زندگی کے بعد صرف ایک سال مفتاح الفتن شاخ

کر کے مردہ ہو گیا، اور شاپیدی بھی نیچو ہونا بھی چاہیے تا۔

مسٹر ہرن، سی، ایس، آئی، اس صوبہ میں مستقر فانڈاکن کے ایک مشورہ میں دوست سویں میں،  
۲۰۰۶ء میں انکی کوشش سے ایشیا میک سوسائٹی بیگانل کے نونہ پریوپی ہسپا ریکل سوسائٹی قائم ہوئی جبکا مقصد صوبہ پختہ کے متعلق ہر قسم کی تاریخی، اثربی، اقتصادی و سائنسی تحقیقات قرار پایا، تو قعیہ تھی کہ دوسریں قیلم یافتہ ہندوستانی بکثرت شرکیک ہونگے، اور اپنے دلن سے متعلق تاریخی معلومات میں اضافہ کر گیں، لیکن افسوس ہے کہ یہ قعیہ پوری نہیں ہوتی، ایک سوسائٹی کے ممبر زیادہ تر انگریز سویں میں زین

اور سوسائٹی کی طرف سے جو سہ ماہی رسالہ (جبل) نکلا تجویز ہوا تھا، اسکے بھی اب تک کل دن برقرار ہوئے ہیں، اسی میں بھی مصنایمن تقریباً سب انگریزوں ہی کے قلم سے لکھے ہیں، ہمارے انگریزی تبلیغ میں اہل دین کے لئے معینہ ملکی دلی خدمت کا یہ بہترین موقع ہے، نادانی ہو گی اگر اس سے فائدہ نہ اٹھا جائے۔

جس سید کرامت حسین مرحوم انپی آخر عمر میں ”عورت“ کے متعلق ایک جامع و مبسوط تالیف کی تیاری میں مصروف تھے، چنانچہ میں روزگر کتاب کے آخری مسودات ختم ہوئے، اسی روز روح نے بھی تن سے مفارقت کی، کتاب کا نام المرأة ہے، خاصست کا اندازہ اس سے ہو سکتا ہے کہ مسودہ بچھوٹی تقطیع پر منعقد تباہات و حوالہ جات کے دو ہزار صفحوں سے زاید پڑھم ہوا ہے، کتاب کی تفہیم و مختلف حصوں میں ہے، حصہ اول کا نام الحجاب ہے، اسیں تماستِ زبانی حیثیت سے یہ بتایا گیا ہے کہ پروردہ کے کیا معنی ہیں، اور اسلام نے پروردہ کی کیا تعریف تواریخی ہے، حصہ دوم میں عقلی و سائنسی اصول پر مرد و عورت کے قوای دماغی و جسمانی میں موازنہ کیا گیا ہے اور دوسرے کے حدودِ عمل کی تینیں لگائی ہے، مصنف مرحوم کے انتقال کے بعد یہ اندیشہ پیدا ہو گیا تاکہ جواہر ریزے فصلیح ہو جائیں لیکن مقام سرت ہے کہ کتاب سر راجہ صاحب محمود آباد کے قبضہ میں آگئی ہے، گویہ ضرور ہے کہ مسودات غیر مرتب حالت میں ہیں، اور اشاعت سے قبل انکی کافی تصحیح و نظر ثانی کی ضرورت ہے بلکہ شاید در میان سے کچھ اجزاء غائب بھی ہیں، راجہ صاحب موصوف کی علم و ذہنی سے ترقی ہے کہ کتاب کی اشاعت صرف اسی صورت میں پسند فرمائیں گے جو مصنف محترم کے پایہ علمی کے شایانِ شان ہو۔

سندھستانی علماء سائنس میں سرجے ہی بوس پہلے شخص ہیں، جنکی شہرت کے نتارے یورپی وامریکی تھام پیونڈریٹیوں میں بس رہے ہیں، انکے بعد وہ سرے نمبر پر ٹکلنے کے ایک اور زمانہ مور

سائنس و ان سرپی، سی را سے ہیں اور فیض موصوف کا خاص مضمون کیسٹری ہے، "اس فن پر انکی  
ستود تصنیف ہیں، اور انکے اجتہادات و اکتشافات کی وادیو پ بارہا دے چکا ہے، حال میں  
برطانیہ کے مشہور ترین سائنسنک ہفتہ دار نیچر میں انکے کار نامون پر ایک مقالہ اقتبساً (ایڈنگلش)  
ایک نامی دگر ای استاد فن، سرای ایتھار پ کے قلم سے نکل کر شایع ہوا ہے، کاش اہل مغرب بھیجن کر  
شرق نے جن علوم و فنون میں انکی شاگردی کی ہے، ان میں ہمیشہ اسکی حیثیت صفحہ شاگردانہ ہیں رہ سکتی

&lt;۲۰۰&gt;

اپریل کے تیرے ہفتہ میں ہندی کا نفرنس کے ڈبڑے جلسے متفقہ ہوئے، ایک مالک  
متسلط کی صوبہ دار ہندی کا نفرنس کا جلسہ کھنڈ دیں اور دوسرا آں انڈیا ہندی کا نفرنس کا  
بھی میں پڑھ مالوی جی کی نیز صدارت، اخبارات کی روایت ہے کہ دنوں جلسوں میں مسلمانوں  
بھی شرکت کر کے اس تجویز کی تائید کی، کہ ملک کی عام و شترک زبان ہندی ہونا چاہیے بعض  
احباب کو اس خبر پر پیغام نہیں آتا، لیکن اگر جامع مسجد ملی کے مبشر پر پڑھ ... وعظ فرمائکے تین  
تو سیمین کیا استعداد ہے، کہ مددی ... "ہندی پرچار" پر اپدیشیں دین، اپنے جیب جنملا تے میں تو اپنے  
کھلوٹے توڑائے ہیں، یا اپنے کپڑے پہاڑے لگئے تین، مسلمان بھی اسوقت اگر کوئی نہیں سے جنملا کر  
اپنی قومی ملتی کو مٹا دینے پرستے ہوئے ہیں تو انہیں دنیا کی کوئی قوت نہیں، وک سکتی، لیکن حقیقت یہ کہ  
اردو کے مقابلہ میں ہندی کی ترقی تک تعلیم ملکی و مدنی حیثیت سے بھی سخت مضر و فابل عرض ہے، ہندی  
اس عملکی پیداوار ہے جو ہندوؤں کے تدن سے بھی قبل تھا، اور جسکی تحریک و پرشت میں صرف ہندو  
تمدن کا اثر پڑا ہے، وہ بھی ایک عمولی حد تک، بخلاف اسکے اردو عرب و عجم، ہندو یونان، اپریان د  
ترکستان کے تینوں کا عطر ہے، اور اس سے قدرتی طور پر مقابلہ ہندی کے بدرجہا بہتر اللہ تعلیم ہو سکتی ہے۔



رڈیارڈ پکنگ، اس وقت ایک مشورہ انگریز اہل فلم ہے، کچھ عرصہ ہوا اسے امریکی جانے کا اتفاق ہوا۔ دہان ہو میں اسکے بکس سے کچھ چیزوں نکل گئیں، ورنہ پہنچا اس نے مالک ہو میں کے نام خط لکھ کر اس نقشان کا تاداں او کرے، اسکا کچھ جواب نہ پاکراں نے دوسرا خط اسی مضمون کا دردا رشت دتا۔ مالمک الفاظ میں لکھا، اسکا بھی کچھ جواب نہ آیا، چند روز کے بعد اتفاق سے پھر اسے امریکیہ کا سفر درپیش ہیا، ابکی اس نے اسی ہو میں جاکر زبانی دریافت کیا، مالک ہو میں نے سخت تاسف کے ساتھ کہا کہ آپ نے ماحت خود زحمت گوارا کی، آپ کے خطوط سے یہ رخاص لفظ تھا، آپکا پہلا خط لوگوں نے بیان ۵۶ دار (قریبًاً اسی روپیہ) کو خرید کر لیا، اور دوسرا پچاس ڈالر اسکے مضاعف قیمت پر! ہندوستان میں اگر مصنفوں کی اتنی قدر ہو جائے تو ہو میں والے بھروسے نکے شاید اور کسی کو بھی اپنے بیان نہ قیام کرنے دین!

## معارف کے جدید تغیرات

(۱)، معارف کے کسی گذشتہ رسالہ میں ہم نے ناظرین کو اطلاع دی تھی کہ نے سال سے معارف میں نے سامان نظر آئیں گے سب سے پہلی بات یہ ہے کہ معارف کی ضخامت بڑا دیجائیگی، اب تک رسالہ سائز ہے تین جز پر شائع ہوتا تھا، اب آئینہ کم از کم پانچ یون پر شائع ہو گا، اور اگر حالات نے اجازت دی تو انشا اللہ اسکا ہر غیرہ، اصفہ پر شائع ہو گا۔

(۲)، چونکہ رسالہ کی ضخامت بڑھا جائیگی اس لئے اسکی جلد ۶۰ نیرون پر ختم کیجائیگی۔

(۳)، مضاہین کے لیے نہ ہے جدت خاص یہ ہو گی کہ شذرات جمیں ہر ہمینہ کے اہم علمی حوالوں کے تعلق تبصرہ ہو گا، اسکا اندازہ پچھلے چند ہمینوں کے شذرات سے آپ کر رہے ہو گئے کہ اسکی ذیعت کیا ہو گی، مقلات و غیرہ کی سرفیوں کے نیچے مشرقی و مغربی علوم وسائل، خصوصاً یہ پ کی جدید

تحقیقات وسائل و علم و نظریات پر محققاً مصنایں ہوں گے، سائنسک اور فلسفیانہ مصنایں ہوں گے، اس نتیجے کے نتائج چیزیں کے اہم ترین رسائل کے پڑھنا اور بعذر ہوں گے، اور شاہیر اہل قلم کی کوششیوں کے نتائج ہوں گے پیش کئے جائیں گے، ریویوا اور تقدید کا حصہ خاص طور سے اہم ہو گا، جیسیں نہایت سبیقی کی تفاسیر اور وسعت نظر کے ساتھ ماحصلہ اور و مطبوعات پر تبصرہ ہو گا، یورپ اور امریکہ کے تمام علی رسائل کا مابعد اخلاق احمد درج کرنی کی شرکت کی جائیگی، مشرقی علوم کے تعلق بھی معارف اپناؤن فرموش نہیں کر سکتا، اکثر نہروں میں سمجھیں گے، اسلام یا دنیا کی علمی رفتار کے نام سے ہر مہینہ کے اکتشافات دایجاوٹ و نظریات علمی کی خبریں درج کی جائیں گی،

غرض معارف کا ہر نمبر ہر مہینہ کی علمی ترقیوں کا آئینہ ہو گا جیسیں ہر پڑھنے والیکوئی نظر آجائیں گے، دنیا کی علمی سطح رونما کی قدر بلند ہو رہی ہے اور اسکی ترقی کی رفتار ہر مہینہ میں کمقدرتیز ہے۔ (۴۹) بہترین علمی مصنایں پر معارف کی طرف سے مضمون نگاروں کو معاوضہ دیا جائیگا، اہم امور غنیمت اسکے لئے نوآموز اور فرشت اصحاب قلم کو شرکت فرمائیں،

(۵۰) کیا ان حالات میں ہمارے شالائقین اجازت دینیں گے کہ معارف کی سالانہ قیمت للعمر کے بجائے پڑھ کر دیجائے، اور اسکی توسعہ اشاعت کے لئے جسکی ہم نے عام رسائل کی رسی و خدا منون کی طرح کمی تحریک ہیں کی، ان سے کوشش کی توقع کیجائے، بغیر آمنی میں اضافہ ہوئے ان کیشہ مصارف کو رسالہ برداشت نہیں کر سکتا، اگر ہم کوئی اچھے رسالہ کی ضرورت ہے جو ہماری زبان کی وقت و حیثیت کے مطابق ہو تو یہ خیف اضافہ نہ مانی ایسا ہو کہ ان پر گران نگذریگا،

## مقالات

### مسجد اور غیر مسلم، ۱۲)

یہی وجہ ہے کہ "ولان الحجت فی اعتقادہم" انہی کے جملہ میں حرفت تعلیل نے شارحین کو مشکلات میں ڈال دیا۔ بعضوں نے کہا "حق التعبیر حذف حرفت التعیل" اور تراضی را دہ کئے ہیں کہ اسکی ضرورت نہیں بلکہ یہ خود ایک دلیل تعلق عقلی ہے اور چونکہ اس سے پہلے نزول و فدقیت کا ذکر کیا گیا ہے، اور اپسے شبہ و اور ہو سکتا تھا کہ "کیف اذن لهم فی مسجدہ و هم کفار و قد وصفهم اللہ بکونه بخسما"؟ تو مصنفوں نے اس کا جواب دیا کہ "للان الحجت فی اعتقادہم" انہیں لیکن اس تشریع کی بیان عبارت سے تائید نہیں ہوتی، کیونکہ سلسلہ عبارت ہمایہ یون ہے "ولناماروی اُن النبی علیہ السلام انزل و فدقیت فی مسجدہ و هم کفار و لان الحجت فی اعتقادہم" انہی پس "ولان الحجت" میں عطف اور تعلیل کا ہونا اسکو "ولنا" کے سلسلہ میں جوڑ رہا ہے، اگر کسی اعتراض مقدمہ و مددوں کا جواب ہوتا تو عطف تعلیل کا یہ موقر تھا، اصل یہ ہے کہ ان تمام کا وثائق کی پچھے ضرورت نہیں۔ بات دی ہے جو اپر بیان کی گئی، صاحب ہدایہ کی نظر شافعیہ کے دلائل پرستی، اس یہے انہوں نے اپنے قیاس سے انکی تعلیل بالجاست کہ بخاست جسمی و جنبی پر محوال کیا، اور اسکو نقل کر کے پھر اسی سلسلہ میں جواب دیتے ہوئے کہ "ولان الحجت فی اعتقادہم" الج یعنی جب بخاست بخاستہ اعتقادہ کو تو اسکی بنابر منوع کیون ہو؟ لیکن چونکہ شافعی کی یہ دلیل ہی نہیں ہو اس یہے اس کا یہ جواب بھی نہیں ہو سکتا، البتہ عام مساجد میں دخول کے جواز کے لیے یہ صحیح تعلیل ہے اور دلیل کا کام دے سکتی ہے۔

فلایقہ بولا المسجد الحرام کے تعلق ایک پانچواں مسئلہ اور باقی رہ گیا، یعنی مسجد حرام سے مقصود کیا ہے؟ صرف عمارت کبھی یا اور بھی کچھ؟ تو اگرچہ ایک جماعت اس طرف گئی ہے کہ مقصود صرف حاجۃ المسجد

لیکن جمیور کا ذہب یہ ہے کہ "مسجد حرام" سے مقصود تمام حرم ہے اور یہ از قبیل اطلاق اس کم جزو بھی ہے جسکے نظائر خود قرآن میں موجود ہیں *إِشْلَامُ سُبْحَانَ الَّذِي أَسْوَى بِعَجْدٍ بِكَيْلًا وَمِنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَى* "الْأَقْصَى" میں بالاتفاق مسجد حرام سے مقصود کہ مظلہ ہے نہ کہ نفس مسجد، کیونکہ معلوم ہے کہ اسری کا معامل آپ پر حب و ائمہ ہوا تو آپ اُتم ہائی کے سکان میں تھے، نہ کہ مسجد حرام میں، اور اسی طرح مسجد اقصیٰ سے مقصود بیت المقدس ہے نہ صرف بھیل، عطا، کا قول حافظ ابن حثیر نے تفسیر میں نقل کیا ہے "الحرم كلام سجد" باقی رہی مدینہ نورہ کی حیثیت شرعی کہ وہ حرم ہے یا نہیں؟ تو گویا بعض فتاویں طرف گئے ہیں کہ مدینہ مثل کم کے حرم نہیں لیکن فی الجملہ اس کے حرم ہونے پر رب کااتفاق ہے اور حق دی ہے جو ائمۃ خلائیت و جمیور کا ذہب ہے کہ مدینہ بھی مثل کم کے حرم ہو اپنے تمام احکام و خصائص میں دلیل اسکی ایک سے زیادہ احادیث صحیحہ فوائد میں، ازان بخاری حدیث علی عبد بخاری مسلم و حدیث ابن ابی و قاص و انس بن مالک و جابر بن عبد الله وابی ہریرہ وغیرہ، حافظ نوی شرح مسلم میں لکھتے ہیں *هذا الحديث صريح في الدليل على تمسك ما لاك والشافعي وأحمد والبخاري في حرم صيد المدة* و شجرہ ہاما سین، وخالف فيه ابو حنيفة وقد ذكرها هنا مسلم في صحيحه ثم روي لها من فوغا عن النبي صلعم روايه على و سعد بن ابي و قاص و انس و جابر و ابی ہریرہ و عبد الله بن زید و وافع بن خديج و سهل بن حنیف و ذکر غيرها من روایة غيرهم ايضاً فلما ينتهي إلى من خالقه هذا الأحاديث الصحيحة المستفيضة ۱۹۶ (مسلم زدی مطبوعہ دہلی صفحہ ۲۷۳) یعنی یہ حدیث صریح ہے امام شافعی اور مالک اور احمد کے ذہب کی تائید میں کہ مدینہ کے لیے بھی حرم ہے، اب لبته امام ابو حنیفہ نے اسکی خالفت کی زندگی کر دیک مدنیہ حرم نہیں اور مسلم نے مدینہ کی تحریم پر استدلال کیا ہے احادیث مرفعہ سے جو حضرۃ علی (السید انس، جابر، ابو ہریرہ، عبد اللہ بن زید، رافع، اور سهل بن حنیف کی روایات سے ثابت ہیں اور مسلم کے علاوہ ویگر ائمہ نے اور راویوں سے بھی احادیث

نقل کی ہیں پس جب اس بارے میں اس قدر روایات موجود ہیں تو اس شخص کی بات پر کان خدھرو جو  
ان احادیث میں و مستفیضہ سے مخالفت کرتا ہے انتہی۔ اور ان نصوص سنۃ کو صرف اس قیاس بحث کی بنیاب  
ر دکر دینا کہ مقصود حرمت سے حرمت تنظیمی ہے نہ کہ تشریعی (جیسا کہ قریشی اور صاحب مرقات وغیرہ مانے  
لکھا ہے) تو یہ صریح نفس شارع کو رد کر دینا ہے محض قیاس دراے سے اور اب اگر کوئی نہیں اور اسی طرح  
حدیث ابو عیز عنہ مسلم سے استدلال، سو اذل تو وہ مفید عدم تحریم نہیں، ثانیاً دو نalon میں یون توفیق ہو سکتی  
ہے کہ احادیث ناطق حرمت موزر ہیں حدیث ابو عیز سے، یا ابو عیز کی حدیث مخصوص ہے اور تخصیص سے  
عدم تحریم لازم نہیں آتی، قالہ الشوکانی فی النیل۔ پس جب مدینہ کے لیے بھی حرم شل کم کے نصائر  
ہوا، اور بخراج احکام حدود حرم کے منع جواز دخول غیر مسلم ہے، تو معلوم ہوا کہ فلا یقین بوا کے حکم میں مدینہ بھی داخل  
ہے اور مدینہ میں بھی غیر مسلمون کا داخل ہونا کسی حال میں جائز نہیں، وہ مذکور الحق البصریح الذی  
لا یرتا بفیه،

(۱۲)

ایک ضروری نکڑہ اس مسئلہ کا اور رہ گیا، یعنی ساجدین غیر مسلمون کا داخل ہونا مطلقاً جائز ہے، یا  
مسلمانوں کی اجازت کے ساتھ مقید ہے؟  
گذشتہ صفات سے واضح ہو چکا ہے کہ حضرۃ امام ابو حیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے نزدیک مطلقاً جائز ہے  
مسلمانوں کے إذن کی ضرورت نہیں۔ لیکن امام شافعی وغیرہ علماء کے نزدیک مسلمانوں یا مسلمانوں  
کے امام کی اجازت و طلب کے بغیر جائز نہیں، ولا یتوقف جواز دخولہ علی (اذن مسلم عنده نہ)  
(اشباہ و النظائر) اور اصح اور مصالح شرعیہ سے اوفی ذہب امام شافعی ہی کا ہے، چنانچہ اسی یہے  
اس خریر کے عنوان میں ”مسلمانوں کے إذن“ کی قید لگا دی گئی ہے، ممکن ہے کہ حضرۃ امام ابو حیفہ  
کے زمانے میں اس قید کی ضرورت نہ ہو، جبکہ اسلامی حکومتیں غالب حصہ ارض پر قائم تھیں اور

غیر مسلم ہماری مسجدوں میں حاکم نہ اور سادیا نہ اقتدار کیسا تو داخل ہیں ہو سکتے تھے بلکہ بھگم وہم صاعِر گون  
محکوم اداز اور مغلوبانہ۔ مگر اب ہماری حالت خصوصاً ہندوستان میں دوسری ہے۔ اور ہم کو صرف سائل کے  
ایک ہی پہلو پر نظر نہیں ڈالنی ہے بلکہ ہر طرف نظر دڑائی اور صدھا پہلوؤں کا تحفظ کرنا ہے۔ اگر اس مسلمان  
کے اذان دطلب و رضا کی قید نہیں لگائی جائے گی تو اس کا فتح یہ ملکے گا کہ کل کو باہمی غافل و ناقابل  
کے زمانہ میں اس نیٹر سے خالقانہ فائدہ اٹھایا جائے گا، اور غیر مسلمون کی ایک مختلف جماعت مسجد کی بے حرمتی  
اور نمازوں کی ایذا و ضرر کے لیے مسجدوں میں بے تامل داخل ہو جائے گی۔ اور اس طرح مسلمانوں  
کی عبادت گاہیں ہمیشہ کے لیے ہندوستان میں بے پناہ ہو جائیں گی، بلاشبہ ایسا تو نہیں کیا جاسکتا  
کہ ہندوستان میں غیر مذہب کے علاقوں اور اُن کی تلوں مزاجیان دیکھ کر یہ ایک فعل جائز اور فعل  
نبوی کو شرعاً ناجائز تبلادیں اور اسکے صدر ہا برکات دفام کا دروازہ اپنے اوپر بند کر لین۔ اگر کوئی شخص  
ایسا کرتا ہے تو وہ اصول شریعت اور آداب و فتاویٰ افتاء سے بے بہرہ ہے اور اسکو حق نہیں  
پہنچا کر معاملات شرعیہ میں زبان کھو لے، البتہ یہ ضروری ہے کہ قیام و تعاوی احکام کے ساتھ وقت  
و حالات کے مقتضیات کی بھی رعایت ہو ظرکر کرنی چاہیے کہ اگر ایسا نہ کیا جائیگا تو پہلی صورت سے بھی  
زیادہ مضرتیں لاحق ہوں گی۔ پس اس میں شک نہیں کہ جاز دخول کو اذن مسلم سے مقدمہ کرد دینا نہماست  
ضروری اور احکام و مصالح شرعیہ سے اتفاق ہے، اور بغیر اذن کے بلاشبہ عدم جواز کا فتویٰ دینا چاہیے۔  
لیکن جبکہ کبھی مسلمانوں کا کوئی پیشوایا مسلمانوں کی کوئی جماعت غیر مسلم یا غیر مسلمون کی کسی صحیح پسند اور  
وہست و حلیف جماعت کو مقاصد صالح طاک و ملت سے مسجد میں بیاۓ، یا کہ از کم تقریباً اسکے داخل  
مسجد ہونے پر راضی ہو تو ایسا کرنا شرعاً جائز ہو گا۔ وہ مجلس میں شرکیک ہو سکتے ہیں۔ خطبات و مواعظ  
مسجد کو منسکتے ہیں۔ جماعت نماز کا نظائر دیکھ سکتے ہیں۔ اور ضرورت ہو تو غیر اوقات صلوٰۃ و جماعت میں  
جاز و محسن امور پر پوری آزادی سے تقریبی کر سکتے ہیں، بلکہ خود مسلمانوں کو چاہیے کہ حسب ضرورت

حالات معالات مشرک پر اُنے جاں سمجھیں مشورہ کریں اور انکی دلائیت و تجارت سے فائدہ اٹھائیں جس طرح حضرت عمر جاں شوری میں بعض اوقات غیر مسلمون کو خود بلاستے تھے اور ملکی معاملات پر ان سے مشورہ کرتے تھے، مثلاً سائل تشخیص اقسام زمین، تعین جزیہ، تنظیم دفاتر، و دیوان علی اور بعض امور متعلق سوا دعا و عراق و مصر پر ذمیون کو بلانے اور مشورہ کرنے کے واقعات مندرجہ فتح البدر کتاب الحراج و طبری وغیرہ لیکن بغیر مسلمانوں کی اذن طلب کے شرعاً جائز نہ گا، کوئی غیر مسلم سمجھ کے اندر داخل ہو گا تو یہ مسلمانوں کے ذہبی احکام میں داخلت متصور ہو گی، اور قطع نظر ذہب ائمۃ ثالثہ و جہوں کے خود احادیث باب پرغور کیا جائے تو ان سے بھی یہ کمان ثابت ہوتا ہے کہ غیر مسلمون کا دخول بلا اذن و رضا و امام پسلیعن مطلقاً جائز ہے؛ و فتنیت کو انحضرت صلم نے خود سمجھ میں شہر ایسا اور وفندخان کو خود آنے اور نماز پڑھنے کی اجازت دی۔ ثامرہ بن آتماں کو مسلمان گرفتار کر کے لاسے اور آپ کے حکم سے مسجدیں باندھ دیا۔ پس ان روایات سے بھی ثابت ہوا کہ امام وقت یا مسلمانوں کی طلب اذن سے غیر مسلم مساجد میں داخل ہوئے اسی طرح آج بھی مسلمانوں کو کوئی علوم دیتی ہے۔ قید کا ضروری نہیں اور ایک طلح کی تغزیل معلوم ہوتی ہے جس طرح مطلقاً من میں تشدد و افراط ہے۔

(۱۳)

بعض اخبارات نے لکھا ہے کہ جب خود مسلمانوں کے یہ جائز نہیں کو مسجدیں بلاطہارة داخل ہوں تو ہندو کو بلانا اور بھاگ کو جائز ہو سکتا ہے؟ جونکہ یہ خیالات ایسے لوگوں نے ظاہر کیے ہیں جنکی نسبت معلوم ہو کر علوم دینیہ سے باخبر نہیں، ایسے اس بات پر چنان تعب نہ ہو لیکن اگر ایسا نہ ہوتا تو مسلمانوں سے مغلون احکام پر غیر مسلمون کے احکام کو قیاس کرنا اور اس سے جواز و عدم جواز کا استنباط، اس قدر سخت نادانی و علیمی کی بات تھی کہ یا تو اس پر بہت زیادہ ہنسا جا سکتا ہے یا بت زیادہ رویا جا سکتا ہے تیسری حالت کوئی نہیں۔ اول تو تمام کتب فقہ خیفہ میں صاف صاف لکھا ہو ”لَا يَمْنَعُ مِنْ دُخُولِ الْمَسْجِدِ جَنَابَاتُ الْخَلَافِ الْمُسْلِمِ“ یعنی غیر مسلم الگہب

جنبی ہو سجدیں داخل ہونے سے نہیں روکا جائیگا، بخلاف مسلمانوں کے کہ وہ احکام اسلامی کی تعلیم پر  
مجبو رہیں اور انکے لیے بجالت جنابہ داخل ہونا حاجز نہیں، ثانیاً خود مسلمانوں کے لیے بھی مقیم و عابر کا جو فرق  
کیا گیا ہے وہ ان لوگوں کو معلوم نہیں "وقد جَوَزَ واعبور عابر الشَّيْلِ جَنَباً" ثالثاً تمام شور و شنب  
کے لیے قاطع یہ کہ غیر مسلم فروع میں مخاطب ہر نہیں کہ اپنی نسبت احکام طمارہ کا سوال پیدا ہو، کما تقریبی  
الاصول۔ اور یہ بھی طے پاچکا ہے کہ شرعاً غیر مسلم باعتبار ذات جسم کے پاک ہو اور اس دمواکھو و مشارة  
وغیرہ میں حکماً عام حالت طمارت جسم دلباس کی ہمارے لیے معتبر اور مزید رائق معاملات طمارت جسم دلباس کی  
نسبت اگر غیر مذہبیوں کے ذہب میں احکام غسل وغیرہ موجود ہیں، تو ہم ان کا ملنے جلتے اور معاشرہ کے حوالا  
میں اقتدار کریں گے اور معلوم ہو کہ ہندوؤں کے یہاں خود احکام غسل موجود و معمول بہاہیں، حتیٰ کہ  
بازے میں ان کا حال حیران گلو و شندہ اور قوم پرتی تک پہنچا ہو، پھر جب خود صاحب شریعت کا کفار  
عرب کو سجدیں بلانا بلکہ لطیور ہمان کے ٹھڑنا ثابت ہو چکا ہے، حالانکہ مشرکین عرب ہندوستان کے ہندوؤں  
کے یقیناً دیادہ گندے اور بے احتیاط تھے اور اسی طرح اُس عهد کے رونم کیمولاک عیسائیوں کو مسجد  
میں آنے دیا جن سے زیادہ گندی اور کثافت پسند قوم شایدی ہی دنیا میں کوئی گزری ہو۔ تو پھر اب کسی  
مسلمان کے لیے کب ہاجز ہے کہ طمارت کی بنابر اس معاملہ کرنا حاجز تبلائے ہے کیا ان ساجد و اہل ساجد سے  
بڑھ کر تھارے ہندوستان کی سجدیں مقدس ہو سکتی ہیں جنکے نسبت خود قرآن نے شہادت دی کہ فینه  
رجال عَمَّا يَعْبُونَ أَنْ يَتَطَهَّرُوا وَاللَّهُ عَلِيٌّ الْمُتَطَهِّرُونَ؟ اور فرمایا المحمد اسی سے عکی التقویٰ من د اول  
کیوں نہیں بقول الحج اور حسب تفسیر ما ثور سجد بوسی کہ سجدتا کیا ثبت عن ابی بن کعب مرفوعاً عن عذراً احمد  
وحن ابی سعید الحذری عنده مسلم، والترمذی والننسائی والبیهقی والحاکم وابن منذھر و  
ابی الشیخ وابن ابی شيبة وغیرہم) فیا اللہ ویا لله عقول! جس سجد مقدس کی بنیاد اول روز سے  
تقویٰ و طمارت پر پڑی جسکی دیوار میں دھی المی کا سورہ وہ بسط ہوئیں اور جنکے نمازوں کی پاکی اور تقویٰ

پر خود اللہ تعالیٰ نے گواہی دی، وہ تو کفار بعده الا صنم طائفت کے نزول افاقت سے ناپاک ہمین ہوئی اور اللہ کے رسول نے انکو ٹھہرائے سے پہلے انکو غسل کرنے کا حکم ہمین دیا، لیکن آج ہندوستان کی مسجدیں، ہندوؤں کے چار گھری قیام سے ناپاک ہو جائیں گی، ایسے کہ احکام اسلام کے مطابق غسل و طهارة کر نہیں آتے! اگر موجودہ عہد کے علماء کی نقابہ مہاذفا کا معاملہ بیان تک پہنچ چکا ہو تو پھر بچہ ان اللہ و انا الیہ داجعون پڑھ دینے کے جا رہے نہیں! اور شاید اسکے پڑھ دینے کا وقت مت ہوئی کہ آچکا اور گزر جیکا!

(۱۴)

جب وقت کی علمی صلاحیتوں کا یہ حال ہر تو عجب نہیں، بعض حضرات اس تحریر میں جا چاہا، ذمی ہا فضی  
دیکھری شبہ وار ذکر کیں کہ "ذمیتوں" سے غیر مسلمون کی ایک خاص طرح کی جماعت مقصود ہے۔ عام طور پر  
تم غیر مسلمون کے لیے یہ احکام کیونکر مفید جواز ہو سکتے ہیں؟ ناچار اسکی نسبت بھی چند کلامات کا لکھنا ضروری  
ہوا۔ اولاً تو بنیاد جوانکی جو نصوص ہیں ان میں ذمی وغیر ذمی کا سوال پیدا ہی نہیں ہوتا، و دن بھر ان کے  
عیسائی تحقیقی حال کے لیے آئے تھے۔ ابھی اسلام کے حکومت ہی نہیں ہوئے تھے کہ ذمیوں میں انکاشمار  
ہوتا، یہی حال و فتنیت کے ارکان کا تھا اور شناسہ بن آثار کے ربط ساریہ مسجد کی صورت تو بالکل واضح  
اور عدم امتیاز ذمی وغیر ذمی کے لیے ناطق ہر، حافظ ابن حجر عقلانی اسی روایت کی شرح میں لکھتے ہیں،  
”وقیل یو ذن سکتا بی خاصۃ وحدیث الباب یرد علیہ، فان شامۃ لیس من اهل اللہا ب“  
(فتح الباری جلد اصفہہ ۲۶) ثانیاً اگر تفتیح کی جو عبارتین نقل کی گئی ہیں وہ صرف ذمیوں کے سبق نہیں  
ہیں بلکہ صریح الفاظ مشرکین و کفار کے موجود ہیں، ثانیاً مسئلہ متفرق ہے در حصل ایک اصولی حکم کے تفصیل  
پر ایسی اسلام نے غیر مسلمون کی جمیں قرار دی ہیں انکے اعتبار سے ہندوستان کے ہندوؤں کا شمار کس  
قسم میں کرنا چاہیے، فتماء نے قسمیں میں کی ہیں۔ اہل کتاب میں، شہزادی کتاب، عالمہ مشرکین و عبادت  
الاوثان۔ اہل کتاب، اور شہزادی کتاب سے جزیہ قبول کرنے اور ذمہ لینے پر تو سب کا اتفاق ہو اہل

کت میں کے نے فصل قرآنی حکیٰ و عطوا الحزیۃ عن یہ وہم صاحبِ حروفَ، «المتن، اور مجوس کے یہے  
دکشہ اہل کتاب ہیں، فصل سنتہ کہ "سنوا بهم سنتہ اہل الكتاب" (اخراج البخاری) ارجح ضرورة عمر کا اس  
معاملہ میں ترقع اور عبد الرحمن بن عوف کی شہادت کے خود اخضرة مسلم نے مجوس ہجر سے جزیہ قبول کیا اور پھر  
باجامع صحابہ مجوسین سے جزیہ قبول کرنا وغیرہ ذکر من الادلة باقی رہی قسم عام مشرکین کی تحضرۃ امام ابی جعفر  
اور امام احمد (فی احمدی و مایمیہ) اس طرف گئے ہیں کہ مشرکین عرب سے جزیہ لینا اور انکو اہل الذمہ میں شمار  
کرنا جائز نہیں۔ انکے لیے بجز اسلام و میمت کے تیرسی صورت نہیں، مگر عجم کی تمام بت پرست اقوام سے جزیہ  
لیا جائیگا اور ان کا شمار اہل الذمہ میں ہو گا، فاضنی ابو یوسف "کتاب الخراج" میں لکھتے ہیں: "وَجَمِيعُ أَهْلِ  
الشَّرِكِ مِنَ الْمُجْوَسِ وَعِبَادَةِ الْأَوْثَانِ وَالنَّيَّارِ وَالْجَاهِرَةِ وَالصَّابَئِينَ وَالسَّامِرَةِ تَوْلِيدُهُمُ الْجَزِيَّةَ  
مَا خَلَّ أَهْلُ الْمِرْدَةِ مِنْ أَهْلِ الْإِسْلَامِ وَأَهْلِ الْأَوْثَانِ مِنَ الْعَرَبِ فَإِنَّ الْحُكْمَ فِيهِمْ إِنْ يَعْرضُ عَلَيْهِمْ  
الإِسْلَامُ فَإِنَّ اسْلَمُوا وَلَا يُقْتَلُ الرِّجَالُ مِنْهُمْ وَسَبِيلُ النِّسَاءِ وَالصَّبِيَّاَنَّ" (صفحہ ۳)، متن ہدایہ کتاب البیسر  
میں ہے: "وَتَوْضِيمُ الْجَنِّيَّةِ عَلَى أَهْلِ الْكِتَابِ وَالْمُجْوَسِ وَعِبَادَةِ الْأَوْثَانِ مِنَ الْجَمِيعِ" مگر حضرۃ امام شافعی  
اس کے خلاف ہیں اور راصد ان اہل الذمہ کو صرف اہل کتاب و مجوس میں محدود کر دیتے ہیں، اور امام مالک  
اور فاضنی ابو یوسف کا یہ فہرست کہ بے جزیہ قبول کیا جائیگا، اگرچہ عرب کے بت پرست ہوں، وہ کہتے ہیں کہ اگر  
سورہ براءۃ کے نزول اور عالم تبرک کے بعد تمہیں بالاتفاق آئی جزیہ نازل ہوئی (مشرکین عرب کا وجود باقی  
رہ ہوتا تو ان سے بھی جزیہ قبول کیا جاتا اور اس میں شک نہیں کہ دلائل کی وقت آخری فہرست ہی کے ساتھ ہے  
اور اس بارے میں امام شافعی کا ذہب بغاۃ ضعیف ہے۔ بحال فتاویٰ حفیظہ و مالکیہ و حنبلیہ و حنفیہ جو ہو کے نزق  
مشرکین عجم بھی باعتبار اخذ جزیہ و قبول ذمہ شہر اہل کتاب میں داخل ہیں۔ ایسے ہندستان کے ہندوؤں  
کا شمار بھی قطعاً اسی صفت میں ہے جو بات مشرکین عرب کے لیے جائز رکھی گئی ہو گی دہل ان کے لیے موجود  
ادلی جائز ہوگی۔ اور اگر تحقیق مقام کا ایک قدم اور اس کے پڑھایا جائے تو حق یہ ہے کہ ہر لحاظ اور حجتیت

ہندوستان کے ہندوؤں کا شمار شہنشاہی اہل کتاب میں میں ہے، اور تم اعم عبدۃ الاذان میں اور شہنشاہی اہل کتاب میں میں بھی موسیٰ سے کہیں بلند تر مرتبہ رکھتے ہیں، جب باوجود پرستش آتش و عدم انصباب طبہ شریعت و احکام، موسیٰ بن کی نسبت فرمایا «سنوا بهم سنتہ اہل الكتاب» اور باوجود پرستش کو اکب صاحبین کو جھوہر نے مثل اہل الكتاب کے قرار دیا، تو ظاہر ہو کہ ہندوستان کے ہندو باوجود ضبط شریعت و احکام، و حظ علوم دندران، و ادعا و جروحت دکتب، بعض پرستش قومی رائناکال و صور ظاہر فطرۃ کی بنا پر کیوں اہل کتاب میں سے تسلیم نہ کیے جائیں، حافظ ابن قیم صاحبہ کی نسبت لکھتے ہیں «انهم امة كثيرة و لا لهم فلاسفة، ولهم مقلاط مشهورون، فانهم احسن حالاً من المجبوس، فأخذ الجزية من المجبوس تنبية على اخذها من الصابئة» بسط یقین اولیٰ فان المجبوس من اخبت الامم دیناً و مذهباً، میں کہتا ہوں کہ ہندوستان کے ہندو اور دنوں قوموں یعنی موسیٰ بن کتاب میں ہو تو یہ اشارہ ہے اس طرف کہ ہندوؤں کا شمار بطنی اولیٰ ہو گا۔ حافظ ابن المنذر نے حضرت علیٰ السلام کا قول نقل کیا ہے «أنا علم الناس بالمجوس، كان لهم علم يغلوّون وكتاب يدرسوون»، اور قاضی ابو يوسف نے پسلمه اسناد روایت کی ہر متعال عن اعلم الناس بهم کا ذہل کتاب بیقرعہ و علم یونسونہ، فتنزاع من صدیقہ کتاب الخراج صفحہ ۴، ولكن ضعف جماعة من الحفاظ کما قاله ابن القیم یعنی میں سبب زیادہ موسیٰ بن کتاب میں نسبت علم رکھتا ہوں، اسکے پاس علم تھا جسکو پڑھتے پڑھاتے تھے اور کتاب (ثرثرا و ستاء) تھی جسکے درس و نظر میں مشغول رہتے تھے۔ میں کہتا ہوں کہ آج ہر وہ شخص جسکو ہندوؤں کی حالت کا علم ہے، یعنی یہی جملہ میں شے زاید کہہ سکتا ہے کہ کان لهم علم يعلمونهما، وکتبہ یدرسوونہما اور شریعتہ یعلمونہما و مکن ضلوا عن سواء السبيل کا اصل النصارى و قالوا ان الله ثالث تلذیثہ و اتخاذہ و احجارہم و رہبیا نہم اربابا من دون الله والیسیم ابن مہمید۔ و ما امر و الا يعبد عالیاً واحداً سبحانه و تعالى عما یشرکون -

یہی وجہ ہر کو اور بگ نیب نے بالتفاق صحیح علماء حنفیہ ہندوؤں پر جزیر کے احکام جاری کیے تھے  
ہادی و بے خری سے ہندوؤں نے سمجھا کہ یہ انکی تزلیل و تحقیر ہے، حالانکہ اگر اس وقت علماء حنفیہ ہوتے اور  
وہ جزیر کی غرض دعایت اور اہل الذمہ کے حقوق معتبر فی الشرع کو کھول کھول کر بیان کر دیتے تو ہندوؤں  
کو معلوم ہو جاتا کہ یہ انکی تزلیل نہیں ہے بلکہ وہ بہتر سلوك ہے جو دنیا میں کوئی حاکم قوم مکومون کے  
سامنے کر سکتی ہے۔

(۱۵)

بعض مفسرین و فقہاء نے حضرت عمر بن عبد العزیز کا ایک فرمان نقل کیا ہے کہ انہوں نے غیر مسلموں کو سجدہ  
میں جانے سے روک دیا تھا، حافظ ابن حثیر لکھتے ہیں "قالَ الْأَمَامُ إِبْرَهِيمُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ كَتَبَ عَمَرَ بْنَ عَبْدِ الْعَزِيزَ أَنَّ  
أَمْنَعَوا إِلَيْهِمْ دُخُولَ مَسَاجِدِ الْمُسْلِمِينَ" (جلد ۲ صفحہ ۲۰۲) لیکن جب مرفوعت کی موجودگی  
میں موقوفات و اقوال صحابہ تجھے نہیں تو ظاہر ہے کہ خود شارع کے نفس فعل کے مقابلہ میں صرف حضرت عمر بن عبد العزیز  
کا مجرم قول اور اجتہاد کیا وزن رکھتا ہے؛ وَاذَا جَاءَكُمْ مُهْرَبٌ فَلَا يُنْهِمُوهُ اللَّهُ بِطْلٌ نَّهْلُ الْمَعْقُلِ!

(۱۶)

اس وقت میں نے حافظ ابن حثیر کی تفسیر دیکھی تو حضرت امام ابو حنیفہ کے ذہب کی موید ایک روایت  
تلی، اگرچہ فتح القدير وغیرہ نے اس سے استدلال نہیں کیا ہے، امام موصوف کا ذہب یہ ہے کہ مسجد حرام میں بھی ذمی  
داخل ہو سکتے ہیں۔ غالباً اسکے ذہب کی بنیاد یہ ہے کہ عبد الرزاق نے ابو الزیر سے حضرت جابر کا قول نقل کیا ہے  
انہ يقولون في قوله تعالى إنما المشركون نحن فلانيق بُو الْمَجْدِ الْحَرَامَ بعد عامِ هـ هـ، الا ان يكون  
عبدًا واحدًا من أهل الذمة، اسی روایت کو با خلاف الفاظ امام احمد نے بطریق حسن عن جابر رفع  
بھی روایت کیا ہے لیکن حافظ ابن حثیر لکھتے ہیں "تفرد به امام احمد مرفوعاً بقوله موقوف اصح اسناداً،  
(جلد ۲، صفحہ ۲۰۲) لیکن اس روایت سے بھی جبور کے ذہب منع دخول پر کوئی اثر نہیں پڑ سکتا ایسے کافرا المشركون

بغض فلا نیق بوا کا نص عام و مطلق موجود ہو اور اس سے اہل الامر اور علماء کو شتمی کرنا قرآن پر زیادۃ ہے اور جب اخاف کے زدیک ہر طرح کی زیادۃ فتح ہے اور وہ خبر احادیث مشریعہ ناص تو پھر محض حضرۃ جابر "الزیادۃ علی الكتاب نشیخ دلایکوں الہابیۃ ناصۃ اوحديث مشہود ناص" تو پھر محض حضرۃ جابر کے قول سے حکم عام و مطلق قرآن پر کیونکہ زیادۃ جائز ہو سکتی ہے۔ علی الخصوص جبکہ دیگر دلائل و قوی علل اور عالمی عمد صحابہ و خلفاء راشدین عمل مستقرہ اہل اسلام سلفاً و خلفاً اس کے ساتھ موجود ہے۔

(۱۴)

فاب جماعت ملکا، ہند کا اعلیٰ دفتر ای فقہ خفی پر ہے۔ اس لیے علاوہ اس بحث کا اُسی وقت خالیہ ہو گیا جب حلم ہو گیا کہ اس بارے میں فتاویٰ و حفیدہ کا ذہب کیا ہے، لیکن تحقیق و تقلیل بحث کے لیے ناسب ہو گا اگر دیگر اہل اسلام کے مالک بھی صاف ہو جائیں علی الخصوص جبکہ فقر جامع سے بے خبری اور استعمال بہ بحد تفصیلات دریٹہ خیفر کی وجہ سے خلاف نیا تین میں لوگوں کی معلومات کوتا اور حکم اکثر حالتوں میں غلط ہوتا ہے۔ امام الکاظم اور امام احمد رحمہ کی نسبت ہدایہ وغیرہ کی شروع میں تم نے دیکھا ہو گا کہ اس بارے میں انکا ذہب مطلقاً منس ہے۔ اسی بنا پر تقلیل بالجاستہ کے جواب میں بعض شاریین ہدایہ نے لکھا ہے کہ یہ دلیل شایعہ کے لیے مفید نہیں ہو سکتی۔ کیونکہ سجو حرام کے علاوہ عام مساجد میں وہ بھی قابل جواز و خول ہیں، البتہ مالکیہ کے لیے ہو سکتی ہے جبکہ ذہب مطلقاً منس ہے لیکن تحقیق کرنے سے معلوم ہو کہ اصلیت اس کے خلاف ہے اور دلیل اصح و مفتی ہے ذہب مالکیہ و خانہ ملک کا بھی دسی ذہب تفضیل ہے جو امام شافعی کا ہے، انکو مطلقاً جواز سے خلاف ہو گر جواز میعدہ بالذکر و ارجاع سے یہ معلوم ہے کہ فتاویٰ و ائمہ کے احوال و مذاہب کی نسبت بے شمار مسائل میں بسا اوقات مختلف روایتین بلکہ متصاد روایات پائی جاتی ہیں، اور فقہ حنفی میں تو اس کے نظائر سب سے زیادہ پائی جاتی ہیں، مبادوجو تدوین کتب مباحثین خود صاحبین کے قول ظاہر لروایت میں کچھ ہیں اور غیر ظاہر لروایت کتب میں کچھ۔ حقیقت کیا کہ کوئی ذہب نہیں جسکے مطابق کوئی ذکر کوئی روایت فقہ حنفی میں نہ مجاہے، لیکن باپن

عمل و نفعی قول اصح و فتنی بہ پر ہے۔ کوئی مرجح غیر معمول بہ پر۔ یہی حال دیگرانہ کے یہاں پیش آیا پس دیکھنا صرف یہی نہیں ہے کہ انکے قول کون کون سے منقول ہیں؛ بلکہ یہ علوم کراچے ہے کہ ان کے یہاں کی تفہیم طبقات وسائل اور عمل افتاد کے لحاظ سے اصح اور معمول و فتنی قول کون ہے؟ حضرت امام احمد رحمہ سے اس بارے میں دو قول شور ہیں۔ ایک میں ذمیتوں کے لیے جائز قرار دیا ہے کہ مگر غیر مذمی کفار کے لیے ناجائز اور دوسرے میں تمام غیر مسلموں کے لیے جائز کروان سلم کی شرط دو نون ہیں ہے۔ اور فتحہ اخابلہ کا فتویٰ عمل اسی دوسرے قول پر ہے۔ کتاب المستوعب میں (جس پر تمام فتحہ اخابلہ میں خابلہ کا عمل و نفعی ہے) تمام قول احوال جمع کر دیے ہیں

”ہل یحوزن کافر خول مساجد الحل“ (علی) و (یقین) پھر کہا ”وان ایحیح من المذهب الجواز“، بلکہ بعض اکابر خابلہ کے نزدیک قواذن سلم کی بھی شرط نہیں ہے، اگرچہ قول مرجح ہے، آداب الکبریٰ ابن ملقع میں ہے ”فی جواز دخول الكافر مساجد الحل با ذن مصلحة رواتیان۔ وحکی بعض اصحاب بناء رواية الجواز من غير اشتراط اذن“ یہی حال فتحہ اخابلہ کا ہے۔ ایک قول میں تو مطلقاً نفع ہی، دوسرا قول یہ ہے کہ ذمیتوں کا جائز دیکھا کتی ہے اگر صحت ہو، مگر غیر مذمیوں کو نہیں۔ اکثر فتحہ اخابلہ کا فتویٰ اسی پر ہے سید محمد امیر خاشریہ مجبرہ الفتحی میں لکھتے ہیں

”ولیس لکافر دخول مساجد الحل و یحوز دخولها للذہبی۔ هذہ المذهب المعتمد“۔

مناسب تمام ایک داقہ یا دو گلیا، سہ میں جب پیلوں نے زبان پر حملہ کر کنچ کر لیا، اور دھانی بہن فریبینہ کا قبضہ ہے، تو گلخونپولیں اکثر فتحہ ذمیتوں کا مسلمانہ جام ازہر میں اسلام قبول کر لیا تھا، جمعہ کی نماز میں شریک ہوتے تھے، اور اسلامی نام بھی اختیار کریے تھے، مگر تمام فرنیسی فوج بدستور عیسائی ہی سمجھی جاتی تھی اور اکثر اوقات مسجد و میون میں داخل ہو جاتی تھی، اس پر یہ بحث چل کر غیر مسلموں کو ساجد میں آنے دینا چاہیے یا نہیں؟ آنہر کے بعض علماء مالکیتہ نے کہا کہ جائز نہیں۔ لیکن شیخ عبد الرحمن جبریل صاحب تاریخ عجائب الآثار نے ایک خاص مسئلہ لکھ کر ثابت کیا کہ مالکیتہ کے مذہب میں بھی اذن و اجازت اہل اسلام کی شرط کے ساتھ جائز ہے، پس بغیر مسلمانوں کی اجازت کے عیسائی داخل نہوں، اجازت لیکر رعایت احترام ذیلیم سجدہ کے ساتھ داخل ہو سکتے ہیں۔

یہ پورا دعو شیخ عبداللہ بن قادی نے تختہ الناظرین میں لکھا ہے جو سوت شیخ الازہر تھے، مگر کتاب مذکور اس وقت میر پاپ نہیں

(۱۸)

خلافت کلام یہ ہے کہ بلا داسلام غیر مسلمون کے عقیلین تین حالتیں رکھتے ہیں :

اولاً حرم، تو جائز نہیں ہے کہ کسی حال میں بھی غیر مسلم کو داخل ہونے کا موقع دیا جائے خواہ ذمی ہو خواہ  
ستامن، اور کوئی قیاس ارتقیل بالصلوٰۃ وغیرہ اس بارے میں مسحوم دعقول نہیں، لظاہر لاایۃ فلا یقتربوا  
المسجد۔ و به قائل الشافعی واصحلا و مالاک و الجمود من انسلاف والخلف والعمل على ذلك، ولله دریۃ  
حرم مثل حرم مکہ۔ اور اگر کسی غیر مسلم حکومت کے غیر مسلم سفراء میں یا اور کوئی ایسی ہی ضرورت پیش آجائے  
اور امام حرم میں ہو، تو انکو اند بلانا جائز نہیں، بلکہ چاہیے کہ خود حدود حرم سے باہر مکران سے ناقلات کرے،  
اویبعث اليهم من يسمى رسالته خارج الحرم اور گھنیمہ کا قول اس کے خلاف ہے مگر عمل انکا بھی اسی  
پر رہا ہے، اگر مسلمانوں کی علمی میں کوئی غیر مسلم تبیین فریب داخل ہو گیا ہو تو بخوبی اس کا اخراج واجب ہو گا،  
ثُمَّا يَأْتِي جزِيرَةُ عَرَبٍ "ما أحاط به سجن الهند والشام ثم دخلة والفرات و ما بين عدن أَبْيَنَ إِلَى  
اطراف الشام طُولًا، ومن جُدُّه إِلَى ريف العراق عرضًا" (قاموس) و قال ابن الكلبي: «جزيرۃ العرب  
من اقصیی عدن الی ریفت العراق فی الطول، و امامی العرض فی جُدُّه هما و کلاها من ساحل البحر  
الی اطراف الشام، و تبوق من الجاز»، تو اس کا حکم یہ ہے کہ امام و خلیفہ کی اذن سے غیر مسلم داخل ہو سکتے  
ہیں لیکن ایک مسافر کے قیام سے زیادہ تھیراً اور توطن جائز نہیں یعنی زیادہ سے زیادہ تین دن تک  
خاص حالتوں میں امام وقت اس سے زیادہ و نون کی بھی اجازت دیکھتا ہے، مثلاً سفراء دول و ارباب  
صناعة وغیرہ کو لیکن لیکن قیام اور توطن و تقریباً شرعاً جائز نہیں۔ خواہ ذمی ہوں۔ خواہ ستامن۔ لوصیہ صلیم،  
آخر جالیمودو النصاری من جزیرۃ العرب "وغير ذلك من نصوص السنة في هذه الباب  
و منها ما دوى عن عمر بن الخطاب فإنه سمع رسول الله صلعم يقول لا يخرج عن اليهود ولا الصادق

من جزیرہ العرب حجتی لا ادع الامسلمان، و الجالهم عذرني في خلافة باجماع الصحابة، اور اس نصِ صحیح کے قضا صحاب طلاق تینیں کوئی تاویل قیاسی درائی سمیع و بقول نہیں اور استنباط علت مصلحت بایران طبلہ کا لگر کوئی مصلحتی تقریباً کتاب کفار روزگار کی طبق کی ہو تو اخراج دشنه طفل نہیں ہیں سچی رہ وابطال نصوص نہیں طفل درا سے بحث ہے اور حکم اخراج دشنه قیام روزگار کی طلاق ہے لیکن قیاس صحیح وصالح اور حکمت عقلیہ صادقة کے ابد اخلاف جس طرح شریعت کا کوئی حکم قیاس صحیح کے خلاف نہیں ہے۔ یہ موقع اس کی تفصیل کا نہیں، مگر سورہ براء کی تفسیر نہیں اس مسئلہ کو پوری تفصیل کے ساتھ لکھ چکا ہوں۔ افسوس کہ صد پون سے اسلامی حکومتوں کا عمل اس حکم صریح شائع کے برخلاف چلا آ رہا ہے۔ علی المخصوص حکومتہ عثمانیہ نے جزیرہ عرب میں غیر مسلمون کو علانية دقاوی تینیں توطن و تقریر کی اجازت دیدی اور اس سے بھی طہر کری کہ عین جدہ میں کد صرف جزیرہ عرب بلکہ حدود جمازیں داخل ہے۔ غیر مسلمون کی تقریر تینیں سے کچھ تعریض نہیں کیا گی، اور یہ تیجہ ہے کتاب دستے سے بعد، اور علم اصلیہ قرآن و حدیث کے ترک و ہبھ کا اور علی المخصوص علدار اترک کے فقہاء جبو و شکنی نظر کا، کہ بلا نظر تحقیق صرف فقہ حنفی کی روایات پر تو انہیں ملکی و سیاسی کا دار و مدار ٹھرا یا اور نصوص نہ کی اس بارے میں کچھ پروازی کی۔ فقہاء حنفیہ کے نزدیک تغیر مسلمون کا اخراج خود حدود جمازی سے واجب نہیں۔ تاہ جزیرہ عرب چہ رسید؟ اس غفلت و ہبھ ک احکام شریعت و رذ و صیہہ بنوی و نسۃ خلفاء و ارشدین و ثبت بآراء و قیاسات رجال سے جو نتائج مسلکہ پیدا ہوئے، اور جنکا معامل اب آخری حد ظہور دبلغ تک پہنچ چکا ہے وہ دنیا کے ہر باشندے کے سامنے ہیں، حاجت بیان کی نہیں۔ البته بن پڑے تو ترک عمل بالکتاب والنتہ کے عقوبات و عذاب پر ما تم کرنا چاہیے، کیا ذا اَرَدْنَا نَنْهَاكَ قریۃ امرنا کا مُتّریفہ، فَسَفِرُهَا فِیْنَا، فَتَحَقَّقَ عَلَيْهَا الْعُقُولُ فَنَهَا هَاتَدِ مِنِّنَا بَأَنِ احْتَقَتْ ترک عمل بالکتاب والنتہ ہی کا دہ فقہاء اصلیہ و اسایہ ہے جو اچ حصیر کے ہادم ملہ اسلامیہ و محنت بد و غربۃ اسلام، و سبب تفاوت امر و اشتاد بأس، و مبدل ظهر الفادی البیرونی الحجر بجهات کسبت ایدی الناس، و مولد ہر مفاسد و ممالک دبا علیت جمع فرازل و زلزال و قلائل، قرنا

بعد قرآن و تاریخ بعد اختر می ہو رہا ہے، و اناس فی غفلة متعرضون۔ ممکن کیا شرمن کر کر من رئیس مدح عدالت  
رکاً اذ سمعوا و هم یلْعَبُونَ۔ فَإِنَّ اللَّهَ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ! اُج ہر طرف لوگ اس باب تنزل و تعلیم انتپر بحث  
کر رہے ہیں مگر خواص امت اور عیان صلاح و امانت فی الدین تک کو حلوم نہیں کر سبب نہیں زوال مصائب کا کیا ہے  
کاشش الشدقانی اس حقیقت کے نام کیسے اب بھی دون کافرش از از فرمادے کہ جن جن چیزوں کو سبب سمجھ رکنا  
ہے وہ خود کسی علم اصلی کی فرع ہیں، علم اصلی نہیں ہیں۔ اصلی عدالت روشنے کے لیکے ہی رہی ہو اور اُج تک  
ایک ہو رہے یعنی ترک عمل بالکتاب والستہ اور اختصار بر مجرد روایات فقیریہ والترزاں تمہب وجہا، دستہ باب  
نظرو اجتہاد و انصافی الدین۔ ایک واضح نظر ایکی یہی مسلمان تقریباً درجیزہ عرب و عدم وجہ با خراج اہل کتاب ہی  
جس پر خرض بر بناء تعلیم نہ تھا، حفیظہ سلطین اہل اسلام مل کرتے رہے، اور نفس رسول کو متعال بلکہ آزاد و قیامت جاتا  
پس لشتہ الدلیا۔ س کاظم اولیٰ میں پڑھ کا تھا، لیکن آج بگٹ بارسلانوں کے سامنے ہیں، اور ہر  
ذی عمل موجود حالات کو دیکھ کر فیصلہ کر لے سکتا ہے کہ حق وہ تھا جو اللہ کے رسول کی وصیۃ اور تبعین فیما ہر  
خصوص کا سلک تھا یا نہ پر ہے جو ارباب رادوتا ویلات تیار یسے اختیار کیا، بہاں ہے اب تک بہتر تشخص  
مرض سے اعراض اور بجز و تفہیم علاج سے جملہ داغراض ہر آج کون ان سلمازوں کو جو ایک ہی صراط شیقہ کو پھو  
بلکہ متفرقہ میں بھٹک گئے ہیں۔ یہ تبلائے کہ راہ نوز و مکافات اسلف وہ نہیں ہی جس کا غلطہ وہ نگاہ ہے ہر طرف

چایا جا رہی۔ بلکہ صرف ایک ایسی بھتی اور ایک ایسی بھکم "عضوا بالنواجد"، اختصار بالکتاب والستہ  
اور ربہ تعلیم وصیۃ نبوی بہ حافظہ کہ "فاغتنزل تک الفرق کلہا و ان تعقی باصل شیرۃ" (کارداہ الجاری)

**ترک ماسواهمہ و ان تھببوا باصل شیرۃ!**

مصلحت دیہ من آزت کہ یاران ہم کار      بگذا رند و خم طرہ یارے گیرنا!

بہ حال دوسرو تکم بلا و اسلامیہ کی عجت کفار جزیرہ عرب ہر جبکی نسبت شریعت حقہ کا حکم دہ تھا

اور سلمازوں نے عمل یہ کیا۔ اور اُنکی پاداش میں وہ سب کچھ ہوا، جو ہو چکا ہے، اور وہ سب کچھ ہونا ہے جو

ہو رہا ہے تا از پر دُغیب چہ ردمی دہ، وعلل اللہ یحیادت بعد ذلک امر!

نماشِ تمام مالک اسلامیہ و بلا د حکوم بجکوست اسلام تو ان کا حکم یہ ہو کہ غیر مسلموں کو (خواہ اہل کتاب ہوں یا غیر اہل کتاب) ان میں ترطیں و قوار کا موقعہ دینا جائز ہے۔ اور اسکی شرعاً و صوتین میں عمد اور امان و ذمہ اور جب کوئی جماعت ذمیون میں داخل ہو گئی تو اسکو وہ تمام حقوق امن و نظم و شریعت کے حامل ہو گئی جو خود مسلمانوں کو شرعاً حاصل ہیں۔ از بخلہ یہ کہ وہ مسجدوں میں داخل ہو سکتے ہیں گرامام وقت یا مسلمانوں کی اجازت درضا رہے۔

(۱۹)

بعض صاحبوں نے اس سلسلے میں یہ بھی لکھا ہو گئے ہے: «عرف عبادۃ کے یہ ہوں یہ س قسم کی علمیں و ان منعکر ناجائز ہیں ہے۔» یہ بات پہلے بھی با۔ اکھی گئی ہے اور ایک بارے زیادہ مرتبہ اس بارے میں بالتفصیل لکھا ہوں یہاں اس قدر اشارہ کر دیا کافی ہے کہ: «مسجد عبادۃ کے یہ ہے ہے۔» اسکا مطلب کیا ہو؟ اگر مطلب ہے کہ: «اَنَّمَا بَنَيْتُ الْمَسَاجِدَ لِأَبْيَانِهِ» (مسلم عن ابی ہریرہ) اور وان المساجد اللہ خالائق عوام اللہ احمد اتوی حق ہے اور اس سے کسی تو انحراف نہیں۔ لیکن اگر مقصود یہ ہو کہ بجز نماز کے اس میں اور کچھ نو نا چاہیے تو اس قول سے بڑھ کر جمل بالشریعت کا درکوئی قول نہیں ہو سکتا۔ یہ درادیں داسفار نہ اور تناطیغ نہ فراز کتب شریعت موجود ہیں جن سے عریح و قطعی اثبات بے شمار اعمال راجحات و مجالس فی المسجد کا ہوتا ہے اور بالاتفاق تمام ائمہ اسلام نے صرف اُنکے جواز بلکہ سخن دسون ہونے پر اتفاق کیا ہو۔ پھر ان سب کا کیا جواب ہو گا؟ اور نہیں تو صرف صحیح بنواری ہی کے ابواب متعلق احکام سجدہ دیکھیے جائیں کہ خود اخفرتو صلی اللہ علیہ وسلم نے عمارت مسجد سے کیا کیا کام لیے ہیں؟ دزد کے نزول دیقاں کی روایتیں اور پرگزند چکیں۔ درصل عمد بنوی میں مسجد بنوی ہی اور تمام عمارتوں کی طرح سرکاری مہانسر کا بھی کام دیتی تھی عمارتوں کی تعمیر و تخصیص عمد فاروقی سے شروع ہوئی ہو۔ ابوالغفار کام اور خراج و ذکر کوہ وغیرہ بھی مسجد ہی میں لائے جاتے تھے اور دین رکون میں قائم ہونے تھے۔ عمد خلقاے راشدین میں بھی ایسا ہی ہوتا ہے، امام غفاری

نے باب باندھا ہی، باب القسمة و تعلیق المتنوی المسجد، اور حضرۃ المسنون کی روایت دیج کی ہو کہ جب بھرپور سے خراج آیا تو اپنے حکم دیا، انذروہ فی المسجد، ای صبوحہ فی المسجد، چنانچہ نماز کے بعد قیم کے لیے بیٹھے اور مسجد ہی میں تقسیم فرمایا، مسجد ہی دار القضاۃ والا فتاویٰ تھی۔ بے شمار واقعات اسکی نسبت موجود ہیں۔ امام بخاری نے باب باندھا ہی، "القضاء واللعنان فی المسجد" اور واقعہ لعنان کی مشہور روایت اسے ہیں۔ سفارہ کا سجدہ میں قیام بالاتفاق جائز ہے اور امام بخاری نے باب باندھا ہی، "نوم الہرثۃ فی المسجد" اور اس میں برداشت حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا ولید (لایک رولکی) کے آنے اور سلام ہونے اور مسجد میں قیام کرنے کا واقعہ لائے ہیں "تكلافت الہرثۃ فی المسجد" خبیرین خیر، حضرۃ عبد اللہ بن عمرؓ کہتے ہیں کہ میں تو عمر دبودھ تھا۔ اگر مسجد میں سوچا یا کرتا تھا، حضرۃ علیؓ کا بھی میں سوتا اور سخنسرتہ کا اگر دفعہ میں ابا تراب، کہناعلوم ہو۔ سجدہ نبوی ہی فقراء و صحایک کی دارالاتفاقہ اور تعلیم پست دار و شریعت کی لیے درگاہ تھی۔ اصحاب صفحہ کے تلقیہ کا بدبب ہی ہو کہ مسجد میں اسکے لیے ایک صفحہ (چپورہ) تھا، جہاں شب و روز پڑے رہتے تھے، امام بخاری ابوہریرہؓ کی روایت "نوم فی المسجد" میں لائے ہیں کہ اصحاب صفحہ میں سے میں نے ستر ادمیوں کو دیکھا جنکے جنم پر پڑا کہ ابھی زتما۔ سجدہ نبوی میں علاوہ جماعتہ صدۃ کے ہر طرح کی محلیں اور محبین منعقد ہوتی تھیں۔ اُنحضرۃ میں کی نشست اکثر ادوات میں ہوتی تھی اور تعلیم و صحبت و صدور احکام و مشورہ و معاملات وغیرہ، جو کچھ ہوتا تھا میں ہوتا تھا جو لوگ کہتے ہیں کہ "مسجد نماز کے لیے ہے" اُنسے پوچھنا چاہیے کہ فوجون کی طیاری اور ترتیب اسکے لیے مالی اعتمادات کی فراہمی ہن تو صدار کے ملکی انتظامات وغیرہ، انکی اصطلاح میں کس قسم کے کام ہیں؟ نماز یا غیرہ؟ دینی، یادیاسی، صریح و قاطع روایتیں موجود ہیں کہ تمام امور مسجدی میں انجام پاتے تھے، حیات و نصرۃ حق میں نظر نہ کر کا پڑھنا اور لوگوں کا جمع ہو کر سننا کس قسم کا عمل ہے؟ لیکن علوم ہے کہ سجدہ نبوی میں حضرت حسان بن ثابت پسندید کہ قصادر میں تھے اور خود اُنحضرۃ صلی اللہ علیہ وسلم سختاً درخوش ہو کر دعا دیتے تھے اللهم ایٰ اللہ

بروح القدس، حسان نے اپر ابوہریرہؓ سے تصدیق چاہی اور انہوں نے کہا چیز ایسا ہے اسی لہ دعا دیتے

جو از انشاد شعری المسجد کا استباق کیا اور اس کے لیے ایک باب باندھا ہوا اور ترددی میں حضرت عائشہؓ کی روایت ہے کہ "کان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فی قومٍ علیہ بھجو الکفار" یعنی "حضرت عائشہؓ کے لیے مسجد میں مبرک ہوتے اور وہ اپر کڑھے ہو کر کنار کی بجھ میں اپنے اشعار نتاتے حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ غنیۃ الطالبین میں لکھتے ہیں، لا باس باشاد شعری المسجد خال من سجف و هجاء و ضعف لذکر اللہ" علامہ فاریقی شرح نظرۃ الادب میں لکھتے ہیں: "قلت و مثل الزهدیات بلى او لی ما مصلحتہ للسلمین من بھجو اعداء اللہ و تحربی المؤمنین على اتباع الحق والاجتناب عن السیئات" (جلد ۷) ۲۵۰ اور آنحضرت کے نازیم کے بندھل پر کچھ عرضہ کہ تشریعت فزار ہنسے والی روایت میں بعض صحابہ نے کہا کہ ہم لوگ نماز کے بعد ٹولیں بن کر مٹھی جاتے تھے اور عبد جاہلیت کے واقعات کا ذکر کیا کرتے تھے۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم دیکھتے اور کبھی کبھی مبسم ہو جاتے۔ اور ثوبانؓ کی روایت متفضن من شعر انشاد شعر کہ "من را یکو لا ینشد شعرًا فی المسجد" لئے تو بالاتفاق اس سے مقصود اشاعت نیسب و معاشرہ و طالب جاہلیت ہیں نہ کفر انشاد شعر۔ جماعت میں لا حادیث بعد نبوی میں سمجھی شناخت کا کام دیتی تھی۔ امام بخاری نے باب باندھا ہوا باب الحجۃ فی المسجد للرضی وغیره عو" جنگ خندق میں سورہ رحمی ہوئے تو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے سجھ میں نجیف نصیب کر دیا اور اسی میں رکھا تاکہ قریب ہیں۔ جو لوگ کہتے ہیں کہ سجھ میں بجز نماز کے اور کچھ نہیں ہونا چاہیے نہیں معلوم وہ ہب عبشه والی روایت کو سنگر کر قدر سمجھ ہونگی؟ امام بخاری نے تو ایک خاص باب ہی اس واقعہ کی بنابر باندھ دیا، باب اصحاب الحراب فی المسجد، "الحراب بالکسر جمع حرابة نیچے حضرت عائشہؓ کی روایت لائے ہیں" لقدر ایت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فاًعْلَى باب حربتی و الحجۃ يلْعَبُون فی المسجد" دوسری روایات میں یہ واقعہ مفصل ذکور ہے اور بوجہ شہرت احتیاج ذکر نہیں۔ حافظ عقلانی اس باب کی شرح میں لکھتے ہیں: "وَفِي بَعْضِ طرُقِ هَذَا الْحَدِيثِ أَنْ عَمَّرَ الْكَعْلَيْهِ لِتَعْلِيمِ فِي الْمَسْجِدِ فَقَالَ لَهُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ دَعَهُ الْأَنْفُخُ الْبَارِيُّ مِيرِي جَلَدَ صَفَرَ، ۲۵" بلاشبہ ان واقعات میں

بہت سے واقعات ایسے تھے جو اول میں عارضی طور پر احتیاجاً دفع میں آئے اور اب بجالت اعتیاد وال الزرام انکو ضرور کا چاہیگا، متلا آئی آخری داقعہ۔ لیکن نقصوان واقعات کے نقل کرنے سے یہ ہو کر یہ جو بار بار کہا جاتا ہے کہ مسجد نماز کے لیے ہے تو اسکو پونچ سمجھ کر کہنا چاہیے۔ یہ نہیں کہ جو منہ میں آیا کہدیا اور جو بات اپنی ہوا و خواہش کے خلاف ہوئی اسکو محبت ناجائز سمجھا دیا۔ یہ معلوم ہو کہ مسجد اللہ کی عبادۃ اور ذکر کے لائی جائے؟ اور ذکر کا مطلب ہی لوگوں کو معلوم نہیں۔ قرآن کی زبان میں ہر قول فعلی حق ذکر ہے، اور معاملات خدمت نوع دامت وہدایت و اصلاح ام و دفع جرود اعداء احمد حق توین ذکر کے مدلول میں داخل ہے اور ولیل اسکی خود اخنثڑہ مصلوم اور صحابہ و خلفاء راشدین محدثین کا عمارت مسجد کو تمام مقاصد ملیتیہ و اجتماعیہ صالح کے لیے بالاتفاق کام میں لانہ ہو۔ اخنثڑہ مصلوم کے طرز عمل کے لیے گذشتہ اشارات کافی ہیں۔ صحابہ کرام کا جو حال رہا وہ اس باب میں سبک زیادہ واضح و قاطع اور علی اخصوص اجماعات حاضرہ کے لیے پوری طرح اسوہ ہے۔ اسلامی حکومت کی پالمینٹ ہمیشہ مسجد بنوی ہی رہی۔ یہی شورۃ گاہ اعیان ملت و اصحاب حلّ و عقد و عائمہ اہل اسلام تھی جسیں بمارے ملکی و سیاسی و مالی معاملات فیصل ہوتے اور بجام پاتے تھے۔ حضرۃ عمر بن الخطاب کے زمانہ میں جب کبھی کوئی اہم شورہ طلب بمالہ پیش آتا تھا تو ایک آدمی مقرر تھا (غالباً مومن) جو شہر میں بایں الفاظاً اعلان کرتا۔ "الصلوٰۃ جامعۃ" یہ سنتہ ہی لوگ مسجد میں جمع ہونا شروع ہو جاتے جب تمام لوگ آپکے توحیدۃ عمر بن الخطاب کرتے اور شورہ طلب بمالہ کشت راستے سے طے پاتا (طبری بخطہ صدر جلد ۱ - ۱۵۳) حضرۃ عمر نے ماجرین کی ایک خاص مجلس شوریٰ بھی قائم کی تھی جو اس عالم مجلس کے علاوہ تھی، بلاذری نے تصریح کی ہو کہ یہ مجلس ہمیشہ مسجد ہی میں منعقد ہوتی تھی۔ جو سیوں کو اہل اللہ مہ قار دینے کا سلسلہ اسی مجلس میں طے ہوا تھا۔ کان للہمَا جن میں مجلس فی المسجد نکان عمر مجلس میمہ فیہ ویعد

عما ینہی ایہ من اهل الافق» (فتح البلدان مطبوعہ لیڈن صفحہ ۳۰)

نہری حضرت ابن المیتب سے روایت کرتے ہیں کہ جب فارس سے مال غیرمت کا پوچھا گیا جسے حب تصور  
دری پہنچا تو حضرت عمرؓ نے حکم دیا کہ سمجھیں رکھا جائے۔ چنانچہ ایسا ہی کیا گیا۔ رات بھر بعض صحابہ نے پاسانی کی، وکر  
دن تمام سلان مسجد میں جمع ہوئے اور اس تقیم کیا گیا۔ کتاب المزارج میں قاضی ابو یوسف لکھتے ہیں بعد اتنی علی  
بن عبد اللہ عن الزهری عن سعید بن المیتب قال ما قام على عمر ياخذ مس فارس قال والله لا يجيئ ماقصوف من السماء  
حتى اقسمها بين الناس فامر بها فوضعت بين صفي المسجد وامر عبد الرحمن بن عوف وعبد الله بن ابي قحافة اعلمه  
شاغلا عمر فعنہ بالناس عليه» (صخو، ۱۲)

پہلے علموں ہو چکا ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور عہد خلفاء میں سجد نبوی ہی تمام مجالس و مجامع اور حوالات ملکی اذنیل  
تقیم غنیم و تحریرش و انفصل مہمات کی جگہ تھی اس نیلے روایات میں گو نظر سجد کی تصریح نہ لکن جہاں  
کہیں مجالس کے انعقاد بجٹ دباخت جنطبات مذکورہ وغیرہ کا ذکر کیا گیا ہے مقصود اس سے یہی ہے کہ سجدی  
میں وہ سب پکھ ہوا حضرت عمرؓ کی مجالس ملکی کا جقدر حال قاضی ابو یوسف کی کتاب المزارج میں بجا طبقاً تھے  
شاید اور کہیں نہ ملتے کیونکہ کتاب کا موضوع خراج و شورہ و جزیہ وغیرہ محاصل مالیہ ہیں اور تقریباً تمام مالی سائل کا  
عملی انفصل حضرت عمرؓ کے زمان میں ہوا ہر کتاب المزارج میں جا بجا موجود ہے۔ ان عموم فتح جم انسا فعال کہنا اور کہذا  
ان عموماً درا صحاب النبی۔ ان عمراً مستشاراً الناس فقاً لوک اجمع الناس ثم قام خطيباً فقال الحمد لله۔ اور ایطح  
عام کتب اثمار و تاثیر کی میں تو گوان روایات میں ایک صراحة نہیں ہے کہ تمام ملکی سجدی میں ہوئی تین یا یکن چونکہ  
پہلے علموں ہو چکا ہے کہ دارالشوری اور دیوان ملکی سجد نبوی ہی تھی، یہیں ان کام روایات میں ہر روایت مانن بصدر دہ  
یہ مستقلہ دلیل و شاہد ہے۔

اہل یہ ہے کہ ساری مصیبت قلت و فقدان علم اور زین نظر فهم کی ہی، اور اسی نے ہر مال ملک اور ہر واحدی  
حل میں آئیں بپاکر کھی ہیں۔ نظریں کوتاہ ہو گئیں، معلومات درسیات و چند شروع کے اندر محدود ہی  
رین میں فتاہتہ باقی نہیں میتم یہ ہے کہ کوئی یا یک بات کا ان میں پڑھی اور دنیا جہاں کا نیصلہ اسی سے کر دیا۔

اسی حالت کی نسبت کہا گیا ہے : حفظت شیشہ، وغایت عنک اشیاء !

لوگوں نے صرف یہ کہیں دیکھ لیا ہے کہ سبجد عبادت کیلئے ہو تو کینہ تو اس کا مطلب سبجد ہو اور نہ سمجھنے کا ظہار ہو، سب جب شہد اصحاب الحجہ والی روایت اور گزینچی ہو خلاصہ اسکا یہ ہو کہ سبجد نبوی کے صحن میں ایک تہ جب شہی تہیاد کے ساتھ اپنا پاچ اور کرتب دکھلاتے تھے جو در محل ایک طرح کی فوجی دریش ہو، اسخڑہ مسلم نے حضرۃ عالیہ کو جو جو کے دروازہ سے انکا کھیل دکھایا۔ ایک روایت میں ہر کوئی اپنے اپنا دست مبارک سامنے کر دیا تھا، اسپرے حضرۃ عالیہ جہاں کے کیمیتی رہیں، دوسرا روایت میں ہر کو حضرۃ عمر غفرانے ان لوگوں کو رکنا چاہا تھا کہ سبجد میں کھیل کو دکر کو اگر آپنے ذمہ کر دو کو، کھیلنے دو، کہا مر سائبقاً۔ حافظ ابن حجر لکھتے ہیں : في جواز ذلك في المسجد، یعنی اسکے ثابت ہمارا کیا کہ ناس مساجد میں جائز ہو ”قال واللعرب بالحرب ليس بمنهي عن الصلوة في المسجد“ یعنی مساجد علی موقع المعرق اولاد استعداد للعدو و قال المهلب المسجد موضوع لأن من جماعة المسلمين فما كان من لا عامل يجمع منفعة الدين و اهله، جاز فيه“ (فتح الہمہ، یعنی بتیار، ونکے ساتھ کھیل مخف کھیل ہی نہیں ہو بلکہ ایک طرح کی مرداز اور تنگی دریش ہو جس سے دشمن کے مقابلہ کی استعداد بڑھتی اور شجاعت وہبہت کو تحریک لٹھتی ہو را ایسے آپنے اسکو سمجھیں جائز کرنا، اور مولیٰ نے اس کا سبجد بنائی تھی ہر جماعت اہل اسلام کے قائد سے کے دی پر تمام ایسے کام جو اسلام اور مسلمانوں کی فائدہ کیلئے ہو اسیں حاصل کرے اور پر گزینچا کار امام بخاری نے ایک باب باز ہاہر، الاغتسال اذا اسلم وربط الایسریف بالمسجد، اس ترجیح باب کے محل فتح بخاری میں ہونے کی نسبت اختلافات ہیں اور بصورۃ اثبات ترجیح اس ترجیح کے دبط و مطابق کی نسبت شارعین نہیں کی ہیں، اسی مسلمان ہناظہ صرف لکھتے ہیں وادیٰ این المیان تھے مسلمانوں کی تبعیع والتابعون المسجد“ قال و مطابقتاً بقصة ثما میان من تحمل مشدداً ملخذاً من عموم قوله ثابت المسجد للذکر شرعاً و اخلاقی ان هذا العوام مخصوص باشیم غیرذاکر منه ليطلاق ایسریف المسجد، فاذ جاز ذلك للصلة فعنده لکم بیرون الیسع والتابعون المسجد“ (سنہ ۲۶۷) یعنی ابی زید رضی

اسکی نسبت یہ کہا ہو کہ در محل اسی کا ترجیح ملت ہو ذکر یہ ملک الشاعر فی المسکے، و مقصہ ملکاتہ سو اسکی مطابقت یوں کہ جس کی دیکھ و شرا کو منزع خیال کیا تو اسی بناء پر اس بنا پر کہ اس بنا بیت المسجد للذکر اللہ کے عوام پر اسکی نظرگردی یعنی اسے خیال کیا جو بھریں صرف اسکے ذر کیلئے

موضع ہیں تو پھر یہ دشرا کا ذکر کو اس میں کیون جائز ہو؟ پس امام بخاری نے اس پتہ کو ادا کرنے چاہا، اور دھلنا چاہا کہ ”انہا بنیت المساجد لذکر اللہ“ کے حکم عام کے یقینی تھیں بہت ہی باطن میں ثابت ہو۔ از الجملہ میں کہ قیدی کو مسجد میں بازدھا اور رکھنا چاہزے ہے۔ اوجب بر بنا اصلوٰۃ بات جائز ہوئی تو ذکر یہ دشرا بر بنا اصلوٰۃ کیون جائز نہ ہو؟ انتہی ہمیں یہاں اس سے کوئی بحث نہیں کہ اس بائیک ترجیح و مطابقت روایت کی نسبت یہ توجیہ کہا شک درست ہے، حافظ ابن حجر کہتے ہیں ”و لا یخْفِي اَمْيَنَةً مِنَ الْتَّكَلْفِ“، مقصود اس قول کے نقل کرنے سے یہ دھلنا کو کوئی مُفتوح و صدیق نے ”انہا بنیت المساجد ملابنیت لہ“ اور ”لذکر اللہ“ کا مطلب کیا سمجھا ہو؟ اور ابن نیز کے قول سے ضمناً یہ حقیقت واضح ہو گئی۔

درصل حکم ”انہا بنیت المساجد لاما بنیت لہ“ اور ”بنیت لذکر اللہ“ کو اگر عام مطلوب ہیں مان لیا جائے تو کوئی مضائقہ نہیں ”لما بنیت لہ اور ذکر اللہ کا صحیح مطلب سمجھ لینا چاہیے، وہ ساری باتیں جو انکھرہ صلم و خلفاء راشدین نے سمجھ دیں کیں“ اور وہ اکثر مورجن سے آجکل کے دعیان علم و عظیم شریعت روک رہے ہیں، ”ذکر اللہ“ اور صل موضع بناء مسجدیں داخل ہیں۔ خود قرآن حکیم نے خطہ دعظیم پر ”ذکر“ کا اطلاق کیا ہے، اذَا نُودِي لِلصَّلوةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَأَسْعُوا إِلَيْهِ ذِكْرَ اللَّهِ وَذِرْ وَالْجَمِيع۔ سبک اتفاق کیا کہ یہاں ”ذکر اللہ“ سے مقصود خطہ جمعہ ہے۔ ذکر صلوٰۃ اور اسکی یہ وَذِرْ وَالْجَمِيع کے حکم کی تفصیل سمجھ دلایا (اذان) واجب ہے کہ ہنگام قیام صلوٰۃ اور احادیث صحیحہ سے معلوم کر کا انکھرہ صلم کے جن خطبات جو کہ کاشد نے ذکر اشتری ما ان میں صرف یہی نہیں ہوتا تھا لہر ت کو یاد کرو اور دستے رہو۔ جیسا کہ اب ہورا ہے بلکہ ان میں ان تمام باطن کا ذکر کیا جاتا تھا جنکو آجکل کی جدید قسم اعمال انسانیہ میں ”دنیوی علاالت“ قرار دیا جاتا ہے، جب کبھی اسلام اور مسلمانوں کے صالح دینی و دنیاوی کی کوئی بات پیش آگئی ہے تو آپنے جمکر کے دن خاص طور پر اسی کی نسبت خطہ دیا ہے۔ ایسا ہی خطبات خلفاء راشدین کے ہوتے تھے، میں نے گذشتہ سال ایک رسالہ مقاصد و حکام جمعہ پر کھاہر۔ اس میں خطہ جمعہ کی حقیقت اور اس بارے میں ہدی نبوۃ و اسوہ حسنہ خلفاء راشدین کو نہایت تفصیل سے واضح کیا ہے، مگر نوبت طبع و توزیع کی آئی تو انشاد اللہ اس باب میں نافع و فاطح ہو گا،

بعض حضرات نے اس سلسلہ میں مجتبانہ استنباط و دفاتر آنحضرتی کی بھی نمائش کرنی چاہی ہے۔ ایک صاحب لکھتے ہیں کہ "اگر تم اذبیح مسجد میں پہنچا کر بات کرنے سے بھی روک دیا گیا کہ احرام مسجد کے خلاف ہو جتنی کہ حضرت عمرؓ نے دو شخصوں سے کہا، تو شہر کے باشندے ہوتے۔ مسافر ہوتے۔ تو میں تملکوت سزا دتا۔ تم مسجد رسول اللہ میں اپنی آوازیں بلند کرتے ہو" تو پھر اس طرح کے "خالوط جسے" اور تقریر و بحث کا نہ گامہ کہ جائز ہو سکتا ہے؟ حقیقت یہ ہو کہ آج کل ذہبی سائل کی نسبت جس قدر خاصہ فرمائیاں کی جا رہی ہیں ان سے اور تو کوئی نیت نہیں بنتا۔ صرف یہ ہوتا ہو کہ جو لوگ مسلمانوں کے علیٰ تترزل کے امام گزاریں اسکے لیے در دفعہ اور حسرت وادوہ کا ایک نیا سامان بڑھا تاہم، اول تو "خالوط" اور "غیر خالوط" بجا س کی جدید تفہیم سے اصول نظرتین جواض افکاریا ہیں حلوم نہیں وہ کس فرداً انور اور تلویح سے ماخوذ ہو پھر کاش "رفع الصوت فی المسجد" اور حضرت عمرؓ والی روایت کا طلب کسی متداول شرح کی مرد سے سمجھ دیا ہوتا۔ امام بخاری کی نے صحیح میں باب بانو حاہرؓ مسجد میں آواز بلند کرنے کا حکم" اور اس میں دور و اپین لائے ہیں۔ بہل روایت یہی حضرت عمرؓ والی ہو سائب بن زیاذ کرتے ہیں کہ میں مسجد میں کھڑا تھا (اور ایک روایت میں قائم کی جگہ نامائی ہے) اور حاتم کی روایت میں کہتے ہیں کہ مصلحت بھاہرؓ یعنی سو رات تھا) کہ کیا کیا کسی نے مجھ پر کنکری بھیکی دیکھا تو عمر بن الخطاب میں انہوں نے دو آدمیوں کی طرف اشارہ کیا کہیرے پاس دو لاڈ بجب وہ آئے تو اسے پوچھا تھا کون جو کامان کے رہنے والے ہو؟ انہوں نے کہا طائف کے حضرت عمرؓ نے کہا "لوكتمان اهل البلد لا وجعكما۔ توفیق ان صوت فی مسجد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم"؛ ترجیحاً پر گذرا چکا ہے، اسکے بعد دوسرا روایت عبد العبد بن حب کی لائے ہیں خلاصہ اسکا یہ ہے کہ کعب بن مالکؓ درائے یہکے ایک مقود ضم مسجد میں اپنے قرض کی نسبت بات چیت کر رہے تھے یہاں کہ چلچلا کر باتیں کرنے لگے اور انکی آواز آنحضرتؓ نے اپنے جو وہیں ہیں لی پس آپ بخکھ اور کعب کو اشارہ کیا کہ اسقدر اپنے قرض میں سے چھوڑ دو اخ"؛ ان دو نوں روایتوں کو اس باب میں امام بخاری نے ایسے جمع کیا کہ مسلمہ کے دو نوں ہم لوٹنے و جوانکے واضح کرنا چاہتے تھے، وہذا من کمال فقہہ و دفتہ استنباطہ، "حافظ عمق لفافی لکھتے ہیں اشارة بالترجمۃ الی الخلاف فی ذلک۔ فقد کرهہ ما لک مطلقًا سوانع کان فی العلل ام فی بغیرہ۔ و فرق غیرہ

بین ما متعلق بغرض دینی اونفع دینوی و بین ما لا فائدہ فیه۔ و ساق البخاری فی الباب حدیث علی

الدال علی المتن وحدیث کعب الدال علی عدمه اشارہ منه ان المتن فی ما لا منفعة فیه۔ و عدمه

فی ما تبیحه الضرورة اليه، (فَهُوَمَنْهُ) یعنی ترجیه باب میں اشارہ ہو اس اختلاف کا جو اس باب میں واقع ہوا۔ لام مالک مطلاع امنع الصوت کو کردہ کہتے ہیں خواہ درس و تدریس علم ہی میں کیون نہ، اور دیگر ائمہ نے اس بارے میں تفرقی تفضیل کی ہے، انکے نزدیک اگر کسی ایسی بات کے لیے رفع صوت ہو جیں کوئی دینی یا دینوی نفعت ہو تو جائز ہے دلائل نہیں، اور امام بخاری اس باب میں حدیث علی اے ہیں مشن کے لیے اور حدیث کعب لاءے ہیں جوانکے لیے اور اطلع واضح کیا ہے کہ منع اس حالت میں ہو جکہ بیکار اور لغو با تین پیکار کر کی جائیں لیکن اگر کسی مفردت کی نبایہ مولانا چڑھی یہ جو لوگ کہتے ہیں کہ دینوی مقاصد شورہ و بیان سمجھ میں جائز نہیں، تو قطع نظر حیثت اطلاق الفاظ دین دو دنیا، وہ اس بلکہ بر غور کریں، «ما متعلق بغرض دینی اونفع دینوی» اور حدیث کعب پر کہ در اصل رفع صوت یعنی دین کے معاملہ کے لیے تجاویل یا مجھ سخون میں دینوی معاملہ ہے۔

بانی ہی حدیث علی روح حافظ صوفی کی عبارت نے اس کا مرد واضح کر دیا لیکن ایک نہایت اہم پہلو باقی رہ گیا ہے حضرۃ عمر نے طائف کے آدمیوں سے فرمایا، تر فھان اصواتکما فی مسجد رسول اللہ؛ یعنی کہا کہ "فی المسجد" یعنی خاص طور پر رسول اللہ صلیم کا لفظ فرمایا صرف مسجد نہیں کہا۔ اس سے معلوم ہوا کہ اپنی بزرگ و تنبیہ اس بنائی تھی کہ مسجد میں تم نے اواز کیوں بلند کی بلکہ اس لیے تھی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی مسجد میں بے ادب و پھیختہ ہوئے تھیں شرم نہ آئی۔ بنیاد اس کی تحریر ہے کہ اللہ تعالیٰ نے لوگوں کو نہایت سختی کے ساتھ اس سے روکا تھا کہ رسول اللہ کے حضور میں بے ادب آواز بلند کریں لاؤ تو ہوا اصواتکم فوق صوت النبی و الاجهزہ والی بالقول کچھ بعیض لعین کو تجھٹ ان محبط انعام کلر و انسو لاشعرو و ایکونک تقطع نظر تذییب کلام کے یہ عادات اس ادب عظیم احمد آنحضرت قیروان رسول کے خلاف تھی جو حکم تو قری وہ و تغیر و لامہ بلکہ جمیع نوع انسانی پر فرض ہوا جس کے نتیجہ اطیبوا اللہ و اطیبوا رسول کا معاملہ نہیں ہو سکتا، اس آیت کے نزول کے بعد صحابہ کا یہ حال ہو گیا تھا کہ

آپکے ساتھ آتے تہجیم تا دب و تیطم اور سکوت خشونت کی تصور ہوتے، آنکھیں زمین میں گردی رہتیں اور لب گھٹتے تو اداز مسلسل سے نکلتی، اعلیٰ اخصوص حضرت عمرؓ کا تو اس بارے میں پکھوچ جال تھا، جو نکلے اس آئی کریمہ کا نزول جس واقعہ پر ہوا تھا اس کا تعلق خود انہی سے تھا، اور خلقانگی آدا ذکری بھی مبنی، ایسے نزول آیت کے بعد اسکے حضور و زمی صوت بحضرت رسول اللہ صلیم کا یہ حال ہو گیا کہ "اذ احادث النبی جدیث حدثه کاخی المسار ولہیمہ حستہ استقمه"، کمار و آلا بخادی فی کتاب المفسیر و الاعتصام بالسنۃ عن ابن ابی ملیکؓ، جب آپ کا وصال ہو گیا تو گوآپا پکھر جسمی دنیا کی آنکھوں سے چھپ گیا لیکن انبیاء کرام کی حیات ہنوزی موت کے دست رس سے باہر ہے "یصلوں فی قبورهم" اور "صلواعلیٰ فان صلائتمہ تبلغی حیث مالکنم" (ابوداؤد عن ابی هریرہؓ)

### ثبت است بر جریدہ عالم دوام ما!

پس وَلَا تَحْمِلُوا الْوَكْلَ بِمَا لَا يُمْكِنُكُمْ كہ حکم بہ ستر براتی رہا، اسی لیے صحابہ کرام کا آپ کی ذات کے بعد بھی یہ حال رہا کہ سجد بنوی میں قبر طہر کے حضور کبھی مبنی اداز سے بات چیت نہ کرتے اور تمام احکام ادب و حقوق رہیں کو پورا پورا مطلع نہ کرتے، حضرت عثمانؓ بعد عبد اللہ بن عمرؓ اور امام زین العابدین رضی اللہ عنہم کی نسبت منقول ہے کہ سجد بنوی میں لوگوں کو پکار کر بات کرتے دیکھتے تھنتے مغلیمین ہوتے، اور فرماتے تھیں شرم نہیں آتی کہ قبر طہر کے سامنے شور و غل پیار ہے ہو حالانکہ اللہ کہتا ہے کہ لا ترقعوا الصواب تکمیل یعنی اس آئی کریمہ سے من رفع صوت بحضور رسول پر بیذفات رسول بھی استدلال کیا گیا، اسی طرح حضرت امام الراشت کا واقعہ معلوم ہو کہ ایک شخص کو پکار پکار کر بات کرتے ہوئے دیکھا تو یہی آئی کریمہ پڑھی اور اپس سخت غلبناک ہوئے۔ حکاہ ابن الجوزی۔ پس حضرت عمرؓ کا خلیفی ہرنا اور طائف کے داؤد میون کو ذہر فرمانا بھی اسی قبیل سے تھا، اور اسی لیے آپ نے فرمایا "فی مسجد رسول اللہ" یعنی رسول کی طائف نسبت دیکرو کا، صرف لفظ مسجد نہیں فرمایا، اس سے معلوم ہوا کہ اس حدیث میں بھی عمرؓ خاص مسجد بنوی سے تعلق رکھتی ہے علت اسکی درسی اور نیز مشترک ہے، اگرچہ دیگر ادلہ سے یہ ثابت ہے کہ عام مساجد میں بھی بلا کسی ضرورت دینی و دنیوی صالح کے لئے دیکار شورچا نا یا سجد کو اپنی دنیا داری کی محبتون کی جگہ طہر لینا قطعاً

منور ہے، بلکہ ایسے لوگوں کا اخراج محسوسے واجب ہے، اور تائید اسکی اس واقعہ سے ہوتی ہے کہ حضرت عمرؓ نے سکھ میں سجنبوی کی ازسر نو تعمیر و توسعہ کی توجہ کے ایک گوشہ میں ایک چوتھہ بنایا اور لوگوں سے کہا جس کسی کو مجھکر اپس میں بات چیت کرنی ہو یا شرعاً شعار وغیرہ کے لیے محنت مقصود ہو تو اس کے لیے یہ جگہ ہے۔ بھروسہ نے خلاصہ الوفاء میں یہ داعمہ لکھا ہے اس سے معلوم ہوا کہ حضرت عمرؓ سجدہ میں رفع صوت اور ذاکرہ و مجالتہ کے خلاف نہ تھے۔ اگر ایسا ہمارا تو اس کے لیے خاص طور پر تمام کیون کرتے؟ بلکہ وہ اس بات کو نہیں کرتے تھے کہ مسجد رسول میں بحضور قبر رسول چلاک بلا ضرورت بات کیجا اور اس طرح مقام رسالت کی تنظیم و احترام مطلوب شارع سے بے پرواٹی غفلت کی بنا پر ہے۔ اس لیے ایک گوشہ میں چوتھہ بنادیا کہ لوگوں کی نماز میں بھی خلل نہیں پڑیا اور بوجہ بعد وہ صورت بھی باقی نہ رہتے گی جو حضور قریبؓ قبر مسکن میں رفع صوت سے پیدا ہو جاتی ہے اور یہیں سے یہ بات بھی صاف ہو گئی اک حضرتہ امام مالک کی نسبت اس بارے میں کیا ہے؟ تیری جو حافظ عقلانی نے لکھا ہے کہ مطلق انش حقی کہ درس و تدریس علم کے لیے بھی، تو دراصل یہ صرف سجنبوی کے ساتھ مخصوص ہے، امام مالک کا یہ نہیں ہے کہ عام طور پر تمام مساجد میں درس و تدریس علم کیلئے بھی رفع صوت نہ ہو، بلکہ اتنے منقول ہے، ”انا اکرہ ذلک ولا اردی فیه خیلا“ یعنی میں مکروہ رکھتا ہوں کہ مسجد میں درس و تدریس علم ہو، بلکہ متعلق ہے صرف سجنبوی سے، اور جس سوال کے جواب میں انہوں نے کہا، وہ بھی سجنبوی ہی کے متعلق تھا، اور اسی لیے وہ بھی شہزادہ مکان پر درس حدیث و فقہ دیتے رہے، اور اسی نہایت نہیں اسکے اس طریقہ کو کمال ادب و تعلیم رسول کے سلسلے میں بیان کیا ہے، کہ بعنوان فقہ و حکام، در نظر ظاہر ہے کہ عام طور پر مساجد میں درس و تدریس علم در فتح الصوت اذ اکان للنصح والذکر کو وہ کیونکر کرو وہ قرار دیکھتے ہیں بلکہ اس کثرت سے اجتماعی شاہد نصاویر ملائکا اس کے خلاف موجود ہیں؟ آنحضرتؐ اور خلفاء راشدین نے عنانہم تک مسجد میں تعمیم کیے جو مستلزم رفع صوت و قال و قیل ہے، اور درس و تدریس علم کی تو کوئی بلکہ بجز سجنبوی کے آنحضرتؐ کے زمانہ میں بھی ہی نہیں۔ حضرت عمرؓ نے اپنی خلافت میں حکم دیا کہ تمام بلا مفتوحہ میں مسجدیں تعمیر کی جائیں اور

اور ساتھ ہی اُن بین تعلیم و تدریس قرآن و سنت کا بھی انتظام ہو۔ پھر ان مدارس کے لیے فتحا، و قرا، حجۃ بیکھے گئے۔ شام کے مدارس کے لیے حضرة ابوالدرداء، ابی ابن کعب، معاذ بن جبل دیغیرہم، بیکھے گئے تھے احاظت ذہبی نے ابوالدرداء کے حال ہیں لکھا ہے کہ جامع دمشق میں تعلیم دیتے تھے، طریقہ پر تھا کہ مسجدین نماز صحیح کے بعد لوگ جمع ہوتے، دس دس آدمیوں کے حلقوں کی تعلیم کے لیے ایک قاری مقرر ہوتا۔ خود شہنشہ رہتے، اور ہر حلقوں کی آواز پر کان لگا گئے رہتے جب حضورت ہوتی ٹوکتے ایک مرتبہ شمار کیا گیا تو سوار سلطان اسلم مسجدین حاضر تھے! یہی حافظ ذہبی حضرة معاذ بن جبل کے ترجمہ میں اسلام خلافی کی روایت نقل کرتے ہیں کہ ایک مرتب حصہ کی مسجدین گیا تو دیکھا تین اصحابی جمع ہیں، اور مسائل و علوم پر مذاکرہ ہو رہا ہے۔ غرض مذکور میں امام کا مدرس و پیرت علم ہے، ایک ایسی تاریخی علمی حقیقت ہے کہ حاجت دلیل و بیان نہیں۔ پھر حضرت امام مالک یمنی کو کہ سکتے ہیں کہ ساجدین بنے صوت ہر حال میں مکروہ ہے؛ علم الحصوص جبکہ اسکے نقہ دا بواب کا زیادہ تر وارد ماحضرة عمر کے فتاویٰ و فرمائیں خلاف اور حضرة عبد اللہ بن عمر کے علم پر ہے، اصل یہ کہ بہت سی غلطیاں خاص مقامات و حالات کے حکم و فتاویٰ کو عام سمجھ لینے سے بھی تاخذین میں پیدا ہو گئی ہیں، حضرت امام ابو حیفہ نے خاص جامع کو فونکی نسبت فرمایا کہ وواب دالے حصے میں نماز مکروہ ہے۔ کیونکہ نزدیکوں نکڑہ مخصوص ہتھا لوگوں نے اس سے عام طور پر کاریہ صلوٰۃ فی المحراب کا مسئلہ پیدا کر لیا، فائزہ نے بدلائی میں اسکی تصریح کی ہے اور شامل میں کہا ہے کہ اسی طبق امام مالک کی بہت سی باتیں جو خاص مدینی کی نسبت تھیں۔ عام سمجھ لی گئیں۔ یہاں صلوٰۃ فی المحراب کے مسئلہ سے بحث نہیں، اصرف غلط فہمی کی ایک نظر پر گھلانہ مقصود ہے۔

لہ صاحب بدرائے الصنائع کے نسبت لوگوں کو بہت تذییش ہوئی ہے صاحب تراجم حفیڈ نے لکھا ہے کہ اہل میں "کاشانی" ہو گا کاشان کی طرف نسب۔ حالانکہ بات صاف تھی صاحب بدرائے الصنائع نسل آناتہدی ہیں اور تازان تماں کے رہنے والے تھے، جو حکلہ ہوسی مالک میں داخل ہوں یہ اہل میں یہ کاشان تھا۔ عربی میں تازان بولنے لگے۔ منہ

ابتدئاً اگر جبل کے علماء و عظیمین کی مجالس شخصی و حکایات و جدل فی المسجد و مکابرہ کی نسبت موال  
کیا جائے تو اس میں شک نہیں کہ وہ نہ صرف رفع الصوت منزوع میں داخل ہیں بلکہ اس سے بھی بڑھ کر یہ  
زمیں کے ہر حصہ اور عمارت کی ہر حیثیت کے نیچے ناجائز ہیں۔ صرف مسجد ہی پر موقوف نہیں۔ عین مسجد پر جبل  
باہم گرب و شتم ہکیف و تفسین، اور علم و تنازع بالاتفاق کیا جاتا ہے۔ جھوٹے قصے اور حکایتیں اور کذب و ب  
دروخیں روائیں سنائی جاتی ہیں۔ ٹھیک ٹھیک مطابون اور گویوں کی طرح گلکریان لے لیکر گایا جاتا ہے  
حضرت روایتیں سنائی جاتی ہیں۔ ٹھیک ٹھیک مطابون اور گویوں کی طرح گلکریان لے لیکر گایا جاتا ہے  
حضرت مرا و جدل اور تنازع فی الدین کی نیت سے مناظرون اور مباحثوں کی مجلسین منعقد کی جاتی ہیں، اور  
درندوں کی طرح امامت و مبشریت کا ایک معی درسرے کی گردان پر خوانخوارانہ تھہ بڑھاتا ہے۔ یہ ساری  
باقیتین تو مسلمانوں کے لیے جائز ہیں بلکہ صین مقاصد مسجد میں داخل، لیکن اگر مقاصد صد صالوٰت حسنے سے غیر اقتا  
صلوٰۃ میں کوئی مجمع منعقد ہو اور اس میں نفع بلا دو فاد ملت و جلب مصالح و دفع مفاسد کے لیے تقریبیں  
کی جائیں تو تجارتی کی روایت منع رفع الصدرت والی فرآیا آجائی ہے!

یکرہ ان یلش ب من فضة و یسرق الفضة ان ناہما!

تام اہل علم و سلف نے اتفاق کی کہ جدل و تنازع فی الدین نہ صرف منزوع ہے بلکہ بخوبی شدید ترین وسائل  
صلالۃ امۃ و تحریف شرعاً و ضد ہٹی کے ہے اور آنحضرت مصلوم نے فرمایا "ما ضل قوم بعد هدی کافلوا عیده لا اقو  
المجاد" کوئی قوم ہر ایت کے بعد گلہی میں نہیں پڑی مگر جدل سے پھر پی آیت پڑھی "ما ضرر بُو" لیکن  
یا لا جَدَّا لَا۔ بلکن هُمْ قَوْمٌ يَنْهَمُونَ" (رواہ احمد و الترمذی و ابن ماجہ عن ابن امارة) تو قسمی سے جدل تنازع  
و تعمق فی الدین کا در دارہ اس امت پر بھی کھلا، اور اگرچہ علوم و مدنوں کی قبول اور تکوئی گوشہ بھی اس  
فتنت سے خالی نہیں بلکن ضلالہ جدل و تنازع کا عملابد ترین مقام و نمونہ وہ ہے جو اجبل مناظرہ و مباحثہ مذہبی اور  
احقاق حق و تحقیق سائل کے نام سے کیا جاتا کہ اوسکی جگہیں، عوّام مسجد ہی میں منعقد ہو اکرتی ہیں۔ پھر ان جملوں  
میں جو کچھ برا کر تاہم صلم ہے۔ زبان کی کوئی محیصت، اور حلی و صد اسے موقع میں آئیوا لا کوئی نہن ایسا نہیں

جو ان بھی دن میں بمصداق و فی نادِ یکہ الملتک، علیہ نہ ہوتا ہو، اور مجید رفع صوت کا توکیا پر چھنا؟ ”تو گئی خروسانِ شاہزادگان“ کے محاملہ کے نیز توبہ مارے علماء کا کوئی مناظرہ مناظرہ ہی نہیں، کوئی اسوقت جاکر وہ اپنی عبادت گاہ کو دیکھئے، تو بھنگر خانوں اور خرابات کے ہنگامے اسکے شروع غل کے آگے مات ہیں، پھر اس سے بھی بڑھ کر کہ جدلِ سانی کا خاتمہ نہ ہو ماجدی بالید اور حاب پر ہوتا ہو، اور بسا اوقات نوبت مقدمون اور فوجداریوں تک پہنچتی ہے، یہ ساری باتیں آجکل کے مسلمانوں کے ذمہ بیٹیں جائز ہیں، بلکہ از قصیل اعمالِ مبتکر و شرعیہ علارِ اسلام، زان کا رفع صوت منوع ہر انگلی ٹکوچ اور سر پھٹوں۔ لیکن مسجد میں اصلاحِ ملت و بلا وادِ حفظ حقوقِ ملک و قوم کے لیے جمع ہونا جائز نہیں، کیونکہ مسجد میں پھاکر کر بات بھی نہ کرنی چاہیے۔ حضرت عمرؓ اس سے روک دیا تھا: انا لله و انا علیه راجعون، اکیا اس سے بھی بڑھ کر ”فیقی نہیں جوہاں“ یستفدون فیفقون برا احمد فیضلوں و یصلوں“ درواہ النبی ع بن عمرؓ کا مصداق تک کوئی محمد جملہ ہے اور عصرِ فada ہو سکتا ہے جبکہ مسلمانوں کو بھی انتظار ہر ۹ فَقَدْ جَاءَ اشْرَاطُهَا، فَإِنَّهُمْ أَذْجَاءَ تَهْوِيَّةً لِلَّهِ هُمْ بِهِ

(۲۱)

بعض اخبارات نے اس سلسلے میں یہ بھی لکھا ہے کہ ”لوگوں نے مقتولین حادثہِ دہلی کے لیے نمازِ جنازہ نہ غائب پڑھی جو ہماسے ذمہ بیٹیں جائز نہیں“ سو اسکی تحقیق تھی بھی نمودری ہی، لیکن یہ تحریر بلا تصدیق ہے تا طلاقی ہو گئی ایسے اس بحث کو علیہ کر دیا گیا کہ مستقل انشائی ہو جائیگا،

(۲۲)

کھنوں کے بعض اخبارات میں ہس حمال پر رائے زنی کی گئی ہے اور لکھا ہے کہ جناب مولاؑ عبدالباری صاحب فرنگی محلی بھی اس سے تفتق ہیں۔ یعنی عدم جواز دخول ہنود فی المسجد سے، لیکن اس بارے میں انہا جو خط شائع کیا ہے اس میں جوازو عدم جواز کا کوئی تذکرہ نہیں۔ صرف یہ لکھا ہے کہ مسلمانوں کو ہر معاملہ میں چاہیے کہ احکام شرع کا اتباع کریں، اور اپنے اجتماعات وغیرہ میں کوئی بات ایسی مذکورین جو شریعت کے

خلاف ہو، تو یہ حق ہے، اور اس سے کسی کو انکار نہیں تجوہ ہر کہ اس اخبار کے ایڈیٹر نے مولانا محمد حکیم کے خط کو عدم جواز کے ثبوت میں کیون پیش کیا؟ یہ میرے لیے یہ با در کرنا بہت شکل ہر کہ مولانا محمد حکیم ایسے معاملہ کو ناجائز بتا دیں جسکے جواز پر تمام اہل علم کا تفاق ہو چکا ہے اور علی الخصوص فقہاء رخیفینہ کا سلک تو میں مسودت و سلم ہے، ممکن یقین ہے کہ انتشار اللہ انکا سلک بھی یہی ہو گا، اور اخلاقات طریقہ وصول میں میں ہو سکتا ہے مگر حق میں نہیں، اور تقدیرِ رجال دافراً میں ہے حققت میں نہیں ہو سکتا، محدث اعلیٰ کو اصل کا فضوس و بصائر سے ہے، اور وہ جب موجود ہیں تو پھر اد کسی بات کی اختیار نہیں۔

(۲۳)

خاتمہ سخن میں ایک معاملہ کی طرف اشارہ ناگزیر ہے۔ یہ معلوم ہے کہ ہر گروہ کے دائرة نظر و نکر حدود ہیں۔ ان حدود سے تجاوز نہیں کرنا چاہیے، ہر گروہ علم و عمل میں ساری صیغتیں اسی اعتدال و تجارت عن الحدود سے پیش آتی ہیں۔ اخبار نویسی ایک علم اور ضروری کام ہے۔ لیکن اسکے لیے یہ ضروری نہیں کہ ہر اخبار نویس تफہام دافراً کا کام بھی شروع کر دے، اس کام کو صرف ان لوگوں کے لیے چھوڑ دینا چاہیے جنکا یہ کام ہے، اور جو اسکی صلاحیت رکھتے ہیں، ایک زمانہ تھا جب شریعت و قرآن سے اغراض اعراض روشن خیالی، اور سیاست دانی کی دلیل بھی جاتی تھی لیکن اللہ نے اپنے بعض بندوں کو توفیق دی اور انہوں نے تقدیم و اتباع شریعت فی جمیع الاحوال والاعمال کی صدارت دعوۃ بلند کی۔ نتیجہ:

نکلاک حالت پڑی۔ اور شریعت و قرآن کے ذکر واستئثارہ دین یہی ہی مقبولیت و محوبت پیدا ہو گئی۔ یہی پہلے اعراض و انکار میں تھی، اور وہی تحریرین عوام و خواص میں بقول ہونے لگیں جو ذاتی زنگ میں کوئی گئی ہوں۔ لیکن اب یہی دوسرا فتنہ پیدا ہو گیا ہے۔ پہلے اعراض غفلت تھی، اب ادعا و تکمیل کم بغیر علم ہے پہلے کوئی شریعت کا نام بھی نہیں لیتا تھا، اب ہر شخص چاہتا ہے کہ شریعت کے بغیر بات نہ کر سکے اگرچہ شریعت کے علم و عمل سے بالکل بے بہرہ ہوا پہلے قرآن کا نام لیتے ہوئے بھی لوگوں کو شرم آتی تھی

یہ تہذیب و تعلیم کی برادری سے خابج نہ کر دیجیاں اب ہر شخص جو قلم پکڑ سکتا ہے چاہتا ہو کہ ہر تحریر میں ان کی ایک دو ایتین کسی نہ کسی طرح ضرور ہی کھا دے، اگرچہ غلطًا تصحیح، ہٹی تحریر اور استشہاد ایسے مربوط ہی کیوں نہ ہو، اور یہ فتنہ پہلے فتنے سے بھی اشد و اظر ہے تلک فتنۃ الدنیا وہ فتنۃ دین۔ پہلا فتنۃ عمل تھا جس کا نتیجہ فتنہ ہے۔ اور یہ فتنۃ علم و احکام ہے جو کانٹی تو ہر تحریر شریعت، اور پھر امیون لائیں گوئے لا امازی کا حاکم و آمر شریعت و ملت نہ جانا ہے۔ لمحہ مسلمانوں کا کوئی اخبار کوئی بلس، کوئی کام ایسا نہیں، جو اس فتنے کا تماشا گاہ نہو، علی انہیں اخبارات کا تو یہ حال ہو کہ انہا ہر فبر لی نہ کوئی نئی مثال ضور اپنے ساتھ لایا ہو کوئی ضاریکی بجا درستھون شائع کرتے ہیں کہ احیاء ملت بذریعہ یا ہر تحریر کرنی چاہئے اسکی صورت یہ ہے کہ علام اسلام فرائض و احیاء ملت شریعت میں چندی دفات کا اضافہ کر دیں اور آپس میں پخت کر کے فتویٰ دیدیں کہ نماز روزہ کی طرح اچکیشل کافرنس اور مدد وہ اہل حدیث کافرنس کی شرکت بھی شرعاً ماض ہے۔ اور زکوٰۃ کی طرح انہیں کی فیس مبرری بھی ہر مسلمان اور دینی چاہیے، کوئی صاحب دنیا بھر کی بدعوت اور بعدی مخالف کا سرد سامان کر رہے ہیں اور کہتے ہیں کہ اسی سی مقاصد و مصالح سے ایسا کرنا بہت ضروری ہے۔ یہ وقت بدعت و فتنے کے جھگڑے کا ہنین ہے، انکی تحقیق میں مسلمانوں کی پلیٹل ترقی بغیر بدعات و فسق کے اہتمام کے ہوئی نہیں سکتی۔ ایک صاحب نام اخباروں میں اعلانات شائع کرتے ہیں کہ اسلام کی قراردادی ہوئی دو عیدیں، اور مسلمانوں کی کوئی ہوئی صدھار اعیاد و مواسم بھی قوم کی ترقی کے لیے کافی نہیں۔ ایسے ایک نئی عید کا اہتمام شروع کرو یا چاہیے۔ دوسرے صاحب فتویٰ دیتے ہیں کہ مساجد میں "مخلوط" مجالس جائز نہیں، اور ہندوؤں کو مسجد کے مجموع میں بلا ناقلو اشد و اکبر معیصت ہو غیر ذلک من اتعجب کل ذلی رایہ والا اعتصام بالبداعۃ والاحداث فی الدین۔ تو اس دینی انار کی اور نہیں طوائف الملوكی سے تو شاید وہی پہلی حالت غیرت تھی، شاید تبدیل حال و قیام امر کے لیے یہ درمیان کی بظہی اور

بحال ضروری ہوا اور ممکن ہے کہ اس شورش کے بعد صلی مکون وامن نمودار ہو۔ بحال حالات کی طرف سے تو بجز افزایش درود انزوہ کے اور کوئی صدائیں لٹھتی، الا یہ کہ ہر حال میں اعتماد اللہ کے فضل و کرم اور بالآخر دعہ نصرۃ دیا ورنی شریعت و حفظ دھیا تھے ملے مرحوم پر ہے۔ وَاللَّهُ أَكْبَرُ  
 ناصِدِيْنَهُ وَرَافِعِ اعْلَامِ مَسْتَرِ رَسُولِهِ وَحَبْنَا اللَّهَ وَلَعْمَ الْوَكِيلِ هَذَا أَخْرَى مَا  
 تَيْسِرَ لِي مِنْ تَوْسِيدِ هَذَا الْجَمَاعَ مَعْ تَوزِيعِ الْحَاطِرِ وَتَشْتِتَ الْبَالِ مِنْ تَزَاكُمِ الْمَهْمُومِ وَتَشْرِقُ  
 الْبَلَالِ وَكَانَ الْغَرَاغُ مِنْ تَوْسِيدِهِ حَتَّىٰ نَهَا الرَّبِيْتُ لَسْتُ بَقِيَتْ مِنْ سَرِّ حِبِّ الْمَرْجِبِ  
 حَيْنَ كُنْتُ مُنْفِيًّا مِنَ الْبَلَدِ وَمَجْوِسًا فِي إِبْرَيْ وَإِنَّ الْفَقِيرَ إِلَى اللَّهِ أَحْمَدُ كَانَ اللَّهُ لَهُ  
 أَخْرَى دُعَوَانِيْنَ أَمْحَمَدُ اللَّهَ رَبَّ الْعَالَمِينَ -

-8--

**تقصیح :** سعادت بابت اہمیتِ زادہ اع کے صفحہ ۱۰۲ مسطو میں ولوگان مسجد الحرام“ کے بعد یہ عبارت بڑھائیں : ”یعنی ذمی کا مسجد میں داخلہ منوع نہیں۔ اگرچہ حنیفی ہو۔ اور خفیہ کے تزدیک مسلمان کی اجازت بھی ضروری نہیں۔ اگرچہ مسجد حرام ہو۔ ہمارے میں ہر بدوکا باس بان مدخل اهل الذمۃ المسجد الحرام“

## امم قدریم کے علوم و فنون

از جناب مولوی محمد سید صاحب نصیری رفیق دامت عزیزی

یوسین صدی کا تمدن انسان جب زمانہ قدریم کی تاریخ پر نظر ڈالتا ہے تو اسکو اپنے اسلاف کی تاریخی سطح حد درجہ سپت نظر آتی ہے، آج تمذیب و تمدن نے جو ترقی حاصل کی ہے، اسکو دیکھ کر لوں کریں گے، دنیا سے قدریم بھی کسی زمانہ میں ہمارے تمدن کا آشیانہ تھی، لیکن واقعہ یہ ہے کہ تمذیب و تمدن صفت و حرفت علوم و فنون، غرض عالم کی ہر چیز نے تدبیجاتری کی ہے، اس بنا پر آج ہم جن بزرگوں کے خیالات کو توبہات اور خرافات کے لقب سے یاد کرتے ہیں وہ دھمل اس سلسلہ کی ابتداء کریں گے،

این، جنکے بیزیر تمدن کی تاریخ نکمل نہیں ہے سکتی،

تاریخ کے ابتدائی زمانہ میں انسان کے جو نمہی اور تمدنی خیالات تھے، ان پر زمانہ نام بند میں بہت کچھ اضافہ ہوا ہے، اور ہوتا جاتا ہے، ہر قوم اپنے اسلاف کے خیالات میراث میں کیا رکھتی ہے اور اپنے علم و اکتشافات سے ان پر اضافہ کرتی ہے، اسے آج ہمارے پاس علوم و فنون کا جو دستیج سرمایہ ہو وہ آئینہ بزرگوں کے اعمال و فنکار کا علکس ہے،

تمذیب و تمدن کی ابتداء مضر سے ہوئی ہے، وہاں نمہب اور دیکھ اشیائے کائنات کے متعلق جو خیالات تمام تھے اُنکو پڑھ کر بے ساختہ بھی آتی ہے، لیکن جب یہی خیالات کلد ان پہنچے تو ان میں زیادہ پچھلی پیدا ہوئی، یہاں تک کہ یونان جا کر مستقل علوم بن گئے، بعد ازاں پرکشا بین الکوگی کی شیعیں، اور آج کے عالم مادی کا آفتاب نصف النہار پر چکپ رہا ہے، علوم و فنون غیر وہ تنوع پیدا ہو گیا ہے کہ اسکو دیکھ کر عقل دنگ رہ جاتی ہے،

دریا سے تدن کے اس جزو مد، اور علوم و فنون کے ان الفلابات کی ایک نہایت دلچسپ تابع ہے، جو نہایت ضیخم جلد دن میں مدون کیا سکتی ہے، تاہم چونکہ ہمارا مقصد اختصار ہو اسلئے ہم صرف، ان توں کو لینا چاہتے ہیں جو علوم و فنون میں بیکاری دروزگار تسلیم کیکی ہیں، اور چونکہ مصروفین وہ زار بر س قبل صحیح سے تذییب دتنے کا پتہ چلتا ہے، اور موڑخین نے اولیت کا ناج اسی کے سر پر رکھا ہے، اسلئے ہم بھی اسی کو مقدم کرتے ہیں،

**مصر** [ مصر کے متعلق ہماری کتابوں میں عجیب و غریب خوش اعتماد یا ان پائی جاتی ہیں، چنانچہ ہمارے موڑخین ایک مصری حکیم ہرمس کا نام نہایت شاندار الفاظ میں تذکرہ کرتے ہیں، کوئی اسکو اخونخ نہ لتا تا ہے، جس کا تورات میں ذکر آیا ہے، کوئی حضرت اور میں کہتا ہے، اور کوئی تین ہر اس کے وجود کا قائل ہے، اور تیرس کی طرف بہت سی حلی کتابوں (جو بحث، کیمیا، اور حرب و غیرہ پر ہیں) مذوب کرتا ہے، چنانچہ کتاب الفہست ابن القسطلی، اور ابن الہیسیعہ وغیرہ اس تذکرہ سے بھری پڑی ہیں، لیکن واقعہ یہ ہے کہ ہرمس کا بھی وجود نہ تھا، ہرمس (Hermes) یونانی نقطے، اور ایک یونانی سبود کا نام ہے، جسکو سلندر کے زمانہ سے مصروفین نے نخوت (تمہہ، مہلا)، قوار دیا ہے، جو مصر میں خدا مانا جاتا ہتا، اور اسکی طرف قدماے مصر تمام علوم کا اختراع مذوب کرتے تھے، چنانچہ اسکو (Mr. Steinachneider 9m. Blechret. B. ع) وغیرہ نے نہایت تفصیل سے اپنی کتابوں اور رسالوں میں بیان کیا ہے۔

**اہمیات** [ چونکہ مصر نہایت قیم ملک ہے اور وہ یونان کو اپنا "بچہ" کہتا ہے، اسلئے اسکے قدیم غربی خیالات بہت کم معلوم ہیں، تاہم جو کچھ کتابات اور موڑخین یونان کی تحریر دن سے مستطری ہوتا ہے اس سبب تکمیل زمانہ قیم کے حالات پر روشنی پڑتی ہے۔

ہیر و ڈوس کا بیان ہے کہ دنیا میں صربوں سے زیادہ کوئی پابند نہ ہے اور قبیلہ ہیں، آنکی تصویریں کو دیکھو تو حلوم ہو گا کہ خدا کے سامنے نماز ادا کر رہے ہیں، کتابوں کو پڑھو تو نظر آئے گا کہ عبادت و منکر کے ذکر سے بریز ہیں،

صری بہت سے دیوتاؤں کے قابل تھے، جنین رب الشیس سب سے بڑا تھا، اور وہ اسکو خاق، محن، علیم، اور ازلی سمجھتے تھے، اسکی ایک بیوی اور ایک بیٹا مانتے تھے، اور ان کو بھی اسی کی طرح خدا سمجھتے تھے، ان تینوں کے نام مختلف فرقوں میں علیحدہ علیحدہ ہیں، رب الشیس کا نام اوزیر میں قمر کا ایزیں، (یہ بیوی تھی) اور آناتا ب کا ہروس ہے، (یہ بیٹا ہے) ان تینوں کے علاوہ صربوں کا ایک اور دیوتا بھی تھا، اور وہ رب اللیل ہے، جو کوئی لوگ بیت کہتے تھے، ان تینوں کی تصویریں آدمی اور جانوروں کی طرح بناتے تھے، لیکن انکے سر جانوروں کے رکھتے تھے، یہ لوگ بعض جانوروں کو بھی مقدس مانتے تھے،

مرد و نن کی روح کو پوچھتے تھے، زنگا خیال تناک مرتبے وقت آدمی اپنی روح کو چھوڑ جاتا ہے، اسی لمحے وہ تبردن کوہنایت دسج بناتے تھے، اور ان میں کریمان، سامان آراش، کہانا، پانی، اور تمام ضروریات زندگی ہمیتا کرتے تھے، اور مردہ کی ایک تصویر یقیناً یا لکڑی کی بنا کر کر دیتے تھے، اہمیں جوہ سے ان لوگوں کی قبریں مدت تک "بیت القرین" کے نام سے مشہور تھیں، صرکے گی رہیں شاہی خاندان کے زمانہ میں حشر ارادح کا عقیدہ قائم ہوا، یعنی یہ کہ مردہ کی روح شام کو آناتا ب کے پاس جاتی ہے، وہاں اسکا حساب کیا جاتا ہے، اُنکے شہادت دیتا ہے اور میزان حق میں اعمال تو سے جاتے ہیں، اُنہری روح کو عذاب دیا جاتا ہے، اور وہ صدیوں اسی جالت میں رہ کر فنا ہو جاتی ہے، پاک روح موتون اُڑتی بچھری ہے، اور بعد میں ارباب (دیوتا) میں شامل کر بخوبی ہو جاتی ہے،

چونکہ روح بسا اوقات آرام حاصل کرنے کے لئے اپنے پرانے جنم میں آجاتی ہو اور اسکے لئے جنم کے صحیح و سالم رہنے کی ضرورت ہے، اس نبایا پر انہوں نے تھیط کا طریقہ لیجا دیا اور مویا، بنائی جو تابوت میں رکھ دی جاتی تھی،

مردہ کے ساتھ مویا کے پاس ایک چھوٹی کتاب بھی رکھ دی جاتی تھی، جسکی کتاب موت کے لئے تھے، اسین مردہ کی زبان سے اپنے مذہب اور کیرکٹ کی نسبت چند خیالات درج ہوتے تھے جو حسب ذیل ہیں، "میں نے خیانت ہبھیں کی، نبیوہ کو ستایا، نگناہ کام مر تکب ہوا، نہ باطل کو پسند کیا، نہ غلام کی آقا سے شکایت کی، نے عبادتگار ہوں پر رزق بند کیا، نہ مرد دن کی پیشان اور کہا ناچڑایا، نہ غلط کو لا، نہ پاک جا فردون کو نشکار کیا، اور نہ پاک چمیسوں کو کچکا، جو کون کو کہلایا پیاسوں کو پلایا، نگوں کو پتایا، خداون کے لئے قربانی کی، مرد دن کے لئے وضاحت بنائے" و دوسرے اس کفری کو کہتے ہیں جپر قصاص بگوشت رکھ لکھ کاٹا ہے،

**فلکیات** [آسمان کو یہ لوگ ایک ماڈی اور ٹھوس چیز سمجھتے تھے، انکے نزدیک آسمان میں

گھنڈیاں لگی ہوئی تھیں، جب وہ کمل جائیگی تو آسمان زمین پر گرا پڑے گا، برجن اور سیارون کے نام سے واقع تھے، اور سیارون میں حرکت کے قابل تھے، چنانچہ آفتاب کو ایسیں، چاند کو سیلین، زحل کو ستو نس، مشری کو زاریں، اور مریخ کو ارس کہتے تھے، ابو عبلہ محمد بن سلامۃ قضائی نے مصر کا ایک قدیم کتبہ کتاب لخلط میں نقل کا ہے، "میں بذل برجن اور سیارون کے نام آئے ہیں، سرطان، حل، حوت، بیزان، اسد، شمس، قمر، زحل، شتری، مریخ، زہرہ، عطارد، قلب الاسد، جوزہرہ، سیارون کے مقامات اور انکی مختلف حرکتوں پر کچھ احکام مرتب کرتے تھے جو نہایت

لے، تاریخ الحضارة جلد اول میں مجموعہ شامل میں بوس فہیسی، ۲۵ جمادی بیان صفحہ ۵۵۳ دیہ ۴ جلد ۴،

متوالی اور ابتدائی درجے کے تھے، علامہ شہرتانی نے انکی نسبت لکھا ہے۔

واماً الاحکام المنسوبۃ الی هند لا لاصلاً  
ان تصالات پر انہون نے جواہام لکھائے ہیں وہ

فیروز برهن علیہما عنده الجمیع،  
سچے نزدیک بے دلیں ہیں

عمرانیات قدماء مصري کی قبروں میں جو بیکل، تصاویر اور سامان آرائش دیکھا گیا ہے، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ وہاں تمدن تھا، چنانچہ یہ لوگ حضرت مسیح سے سارے ہیں تین بزرگ برس قبل کاشٹکا ہی پارچہ بانی، تطریق معاون، (سو نے چاندی کو پست کر دست کرنا) فرش، تصویر، اور تحریر بجا تھے، انکا ایک نہ بہب اور ایک مختلم سلطنت تھی،

مصری دنیا کے سب سے پہلے صنایع ہیں، چنانچہ تین ہزار برس قبل مسیح سے ان ہیں پھر کی تصویر وہ کارواج ہے، جنکو وہ لوگ قبروں میں رکھتے تھے، ان میں بعض حدود بھی العقول ہیں اور حقیقت یہ ہے کہ انکی اس صفت نے خود شاہدِ فطرت کو بنے تقاب کیا ہے، کیونکہ اسیں حاکماً کی علیٰ سے اعلیٰ نظریں ملتی ہیں، ان میں بعض ایسی تصویریں بھی ہیں جو گوتم کرہنہیں ہیں لیکن نکھنسرہ جلال کے آثار نمایاں ہیں،

صریون نے زنگ میں ایسا کمال دکھلایا کہ ضرب المثل ہو گئے ہیں، چنانچہ پانچ ہزار برس گذرنے کے بعد بھی انکی تصویر وہ میں وہی زنگ و روغن باقی ہے، وہ سونے، چاندی، فطرت اسلخ، نیپورات، شیشه، خوف، اور بینا، کا استعمال جانتے تھے، اور اون اور کستان کے سادے اور کا مارکر پڑے تیار کرتے تھے،

وہ عمارتیں بنانے میں خاص شہرت رکھتے تھے، اور حقیقت یہ ہے کہ امام قدیمہ میں سے کوئی قوم بھی اس سلطنت میں انکی حریف نہیں ہے، فلک نیگوں کا پر زد رہا خوبست ہی عظیم الشان

قومون کی یادگار دن کو نیت و نابود کر چکا ہے، لیکن قدما سے مصر کی عمار نون کی ایک ایسٹ بھی نہ ہلا سکا، ابوالمول، اہرام، سلطات، تماشیں، سفینیات انکی وہ قوی یہیکل یادگار بین ہیں، جنکی تختیزب کے تخیل سے دستِ زمانہ بھی کا پہ آئتا ہے،

مصری اپنے رہنے کے مکانات زیادہ مخصوص ہیں بناتے تھے، بلکہ عبادت گاہوں اور  
سقراطیہ میں استحکام کا خیال کرتے تھے، چونکہ دیوتا ہمیشہ پاک اور والی جگہ ڈھونڈتے ہیں، اسکے  
یہ لوگ عبادت گاہوں میں آیکل (یہ خدا کا مکان ہوتا تھا) محل، باغ، کاہنون اور انکے مریدوں کے  
مکانات اور سماں رکھنے کے لئے علاحدہ علاحدہ کمرے تیار کرتے تھے،

قبوں میں اسکا اور زیادہ اہتمام ہوتا تھا، اور وہ نہایت کشادہ اور سُکھ بنائی جاتی تھیں، چنانچہ اہرام موجود نیا کے عجائب میں شمار ہوتے ہیں، مصری بادشاہوں کی قبریں ہیں، اور ہرم کبڑے یوں میں کا اور ہرم مٹانی کیف فرم کا بخایا ہوا ہے، انکے علاوہ مصر زیرین میں اور بھی بہت سے چھوٹے بڑے اہرام موجود ہیں جو شاہانِ مصر کی قبریں ہیں،

اس تمام پر یہ بات لحاظ کے قابل ہے کہ اہرام کا بانی کون شخص تھا، وہ کس زمانہ میں بنے اور کس مقصد سے تعمیر ہوئے؟ قدما میں ایک بڑی جماعت کا خیال ہے کہ اہرام حضرت اور میں کے بنائے ہوئے ہیں، اور طوفان نوح سے بہت پہلے بنے ہیں، اور اس سے انکا مقصد یہ تھا کہ طوفان میں علوم و فنون بر بادی سے نجح جائیں، لیکن حقیقت یہ ہے کہ یہ خیال بالکل غوی ہے اور جیسا کہ علامہ جوی نے لکھا ہے اسکی حقیقت خواب سے زیادہ نہیں ہے، اہرام طوفان کے بہت بعد بنو بیان، انکے بنانے والے مصر کے چوتھے خاندان کے ہادر شاہ تھے، اور وہ عبقر کی عزیز سے بنائے گئے تھے، بنیان اہرام کے بعد مصر میں قبرون کا ایک دوسرا طریقہ رائج ہوا، اور وہ زمین کے اندر بنے گئیں

له خاصية ابسط من مماثلاتها في بقية الدول صغيراً كثُر كثُر الطلب على صنفه ٥ بهدفه، سُنة تأسيس المغاربة صفحه ١١،

بعضوں نے پہاڑوں کو کاٹ کر تبریز نبائیں، چنانچہ یہ قبرستان جو مردان کا ختم "کہلاتا تھا" آبادی  
باکل قریب تھا، اور شہر سے زیادہ وسیع اور بار دلت تھا،  
قدماء مصر عالیہ کرنے کے عادی نہ تھے، وہ نجارت کرتے تھے، نہ مہمند کا افسر کرتے تھے،  
اور ان میں ملاح ہوتے تھے، البتہ مصر کی چیزوں سلطنت نے قوت بھری کی طرف توجہ کی تھی،  
علوم دنون [ طب، حج، اخلاق، تصاید، رسائل، سفر نامے، تاریخ، ریاضی، طبیعی، اکیڈمیا، ملکیات،  
نیروں، اور ضروری محرقة اہل مصر کے خاص علوم ہیں، اور ان میں اسکے بیان برائے برائے  
صاحب کمال پیدا ہوئے ہیں، چنانچہ ابو یوس نے علم سیار ایجاد کیا، مایندروس (میندر وس)  
التوپی شہنشہ تھے، شتر کی ایک قسم ایجاد کی جسکو قویڈیا (کوئیدی) کہتے ہیں، اس میں انسان  
اور جیوانات کے مشترک قبایح بیان کئے جاتے ہیں، ایک اور شاعر نے دوسری صفت ایجاد کی  
جو طاغوزیا (ٹریکبڈی) کہلاتی ہے، اسیں انسان اور فرشتوں کے مشترک خصائص اور مراثے  
ہوتے ہیں، ابو یوس بخار نے ریاضی میں ایسی عمرکہ کی دوکتا بین لکھیں جو اقلیدس کا نسگ بنیاد  
قرار پائیں، چنانچہ اقلیدس نے جا سیری میں جو کچھ لکھا ہے، وہ اہنین کتابوں کی قشیک ہے، میطین،  
اور اقطین دوریا ضمی و اون کی تحقیقات جو اخنوں نے علم الفنک کے متعدد حصہ خانہ اسکندریہ میں  
کی تھی، ۴۰۰ برس تک سلم مائی گز تھے،

علم الجیوانات میں بیان کے علاوہ کا ایک مستقل قدر ہے جسکو صفحی نے اخبار مصر میں  
لکھا ہے، اور وہ یہ ہے،

"انسان سے پہلے اس عالم کوں دنسا دیں جیوانات کی بہت سی تیین رہتی تھیں جنکی عجیب  
لہ ابن عربی صفحہ ۳۷، ۳۸ اخبار الحکیم، صفحہ ۴، مکہ طبقات الامم صفحہ ۳۷، اخبار الحکیم صفحہ ۵،

۵۹ طبقات الامم صفحہ ۵۹،

و غریب صورتیں ہوتی تھیں، جب انسان پیدا ہوا تو اس نے بہت سی افعال کو مار کر فنا کر دیا  
اور بعض کو جگھون میں بھکایا۔

یہ خیال اگرچہ آج آفتاب سے بھی زیادہ روشن ہے، اور علماء طبقات الارض بہت سے  
جانو، ون کے عجیب و غریب ڈھانچے اور انکی تھروں پر بنی ہوئی صورتیں زمین سے برآمد کر رہے ہیں  
تاہم گذشتہ زمانہ میں اسقدر حیرت انگیز تاکہ ابن صادق کو اسپرکسی طرح تھیں آپسا پھر فراہم  
فان کان ذکر حقاً اب بعد ہوئی هند الاری اگر یعنی ہے تو تجب ہے کہ یہ گل نظام حکمت اور  
من نظام الحکمة و قانون الفلسفہ طبق الامام ص ۵۹) قانون نہضت سے کقدر درجا پڑے ہیں،

فی تحریرین اہل حصر کا رناسہ وہ شہور دعروف خط ہے جو ہمیر و علمیں کہلاتا ہے، اور ہم اور  
دوسری قدیم عمارتوں پر کندہ ہے، اسکی ساخت پر غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ دنیا کا سب سے پرانا  
خط ہے، کیونکہ ایسیں حروف کی جیسے خود اشیا کی صورتیں بنی ہوئی ہیں، اس خط کے بعد مصریون نے  
و خط اور بھی ایجاد کئے تھے جو پہلے خط سے کبیقد مختلف تھے،

علوم و فنون کی ترتی کا مصریون نے خاص اہتمام کیا تاہماً چنانچہ اسکندریہ فلسفہ اور طب کی  
تیلیم کے لئے انہوں نے ایک اکادمی فائم کی تھی، وزیر حال الدین قطبی اسکی نسبت لکھتے ہیں،  
والاسکندرانیون هم اللذین ربوا بالاسکندریۃ دلیل الیم و مجلس الدرس الطبی.....  
بلی قلمگی تھیں،

# بِاللّٰهِ تَفْرِطُ وَلَا تَنْقَا

## تاریخ صحف سماوی

پروفیسر ڈنوب ایم اے ہمارے ان ارباب قلم میں ہیں جو ہر سال قوم دمکتے کسانے اپنی منت کا نیا تحفہ پیش کرتے ہیں، ہمارے دوست نے اسال جو تحفہ پیش کیا ہے اس کا نام تاریخ صحف سماوی ہے،

سردیمیور کی تصنیف لائف آف محمد کا شان نزول یہ بیان کیا جاتا ہے کہ پادری فذر نے انکو اس بات پر آمادہ کیا تھا کہ جدید تعلیم یافتہ مسلمانوں کو اسلام سے بگشہ کرنیکی بترین تدبیر یہ کہ انکے پیغمبر کی زندگی کا سیدھا سادہ نقشہ انکے سامنے پیش کر دیا جائے، وہ خود دیکھنے کا فیصلہ کر لیں گے کہ حق کیا ہے؟ سردیمیور نے اس حکم کی تبیل کی اور آخر انکو معلوم ہو گیا کہ حق کیا ہے۔

بعینہ اسی طرح ہمارے مصنفوں نے قرآن مجید اور دیگر صحافی مسلمانوں میں تورات اور نجیل کے درمیان موازنہ اور صحف اسلامی کی صحت کے اصول کی تشریح اور انکے جمع و ترتیب و اشاعت کے سیدھے سادھے و اتعات کا کیجاگر دینا ہی اس بات کے فیصلہ کے لئے کافی سمجھا ہو کہ حق کیا ہے؟ تاریخ صحف سماوی میں پروفیسر مددوح نے اخصار کے ساتھ اول، دوم اور سوم تین ابواب کے تحت میں تورات، نجیل اور قرآن مجید کے جمع و ترتیب و حفاظت کا تاریخی موازنہ کیا ہے، اور اسی کے ضمن میں لفظی و معنوی تحریف کی بحث اور بعض علماء یورپ پر قرآن مجید پر جوابی و تاریخی اختلافات کے ہیں اسکا جواب دیا ہے، ان مistranslations کا امام نولدیکی ہر جس نے قرآن مجید پر ایک نہایت جاہلیہ مضمون لکھا ہے، اور تھب ہے کہ ہمارے مستشرقین نکلی عربی و انگلی

ہم نہایت شہرہ سنتے ہیں اس مضمون کے فتووں کو جی آسمانی کی طرح اپنی تحریروں میں سناً نقل کرتے ہیں  
قرآن مجید کی تاریخ صحیح درتیب سے پہلے عربی زبان کے قویم طریقہ تحریر پر بھی بحث کی ہے  
اور آثار قدیمہ کی مدد سے حروف تہجی کی تحریر یہ شکل میں معلوم ہوئی ہیں انکا بھی نقشہ دیدیا ہے اس بات کے  
ثبوت ہیں کہ کلام مجید ابتداء سے محفوظ ہے، بڑودہ کے ایک کلام پاک کے ایک صفحہ کا عکس بھی شامل  
کیا ہے، جبکی نسبت یہ مشورہ ہے کہ وہ حضرت امام علی رضا کے دست خاص کا لکھا ہوا ہے، امام موصوف  
کی ولادت ۱۳۰ھ میں اور وفات ۱۳۷ھ میں ہوئی ہے، اس بنا پر اگر یہ نسبت صحیح ہے تو اس سے  
زیادہ گران قیمت نعمتِ حماسہ مسلمانوں کے لئے اور کیا بوسکتی ہے، غائب ۱۳۶ھ میں جب میں بڑودہ گیا تھا  
تو اس قرآن مجید کی زیارت سے مشرف ہوا تھا، آخرین امام موصوف کا نام لکھا ہے، لیکن طرز تحریر  
اوکا غذ کے ماہرین یہ فیصلہ کر سکتے ہیں کہ یہ کسی کتاب کا جمل ہے یا واقعی یہ اُسی قدر پڑانا ہے، خط  
بیٹھنا گوئی ہے۔

تورات اور انجیل کی جمع و تدوین کی جو تائیں یعنی مصنفوں نے لکھی ہے وہ تمام تراہیں مذاہب کے  
علماء کی تحریروں سے ماخوذ ہے، طرز عبارت مناظر انہ ہیں بلکہ مورخانہ ہے، اور اگر کہیں کہیں اسکے  
خلاف کوئی سطر نظر آتی ہے تو وہ فنظرت افسانی کا عکس ہے، جبکو وہ بدلتے پر قا ور ہیں،  
ابتداء میں صفت بہود کی نہ رست دی ہے پھر تباہیا ہے کہ ان میں سے کس قدر حصہ باقی ہے  
اور کس قدر تلف ہو گیا، تورات کی تحریر یعنی کی تین متالیں، قصہ داد دوزن اور یا، قصہ سیلان و  
ہبت پرستی، قصہ ہبود و گوسالہ پرستی کی تینیں کی ہیں کہیں کی ہے، ہمیں معلوم ہمارے دوست نے لوٹ اور اُنکی  
بیٹھیوں اور حضرت سیلان کے بیٹھے اور اسکی ہیں کا قصہ کیوں جھوڑ دیا، شاید قلم کی سنجیدگی نے اس  
حد تک یعنی آنر نے کی اجازت نہی ہو، اسی سے معلوم ہو سکتا ہے کہ جن داعوات کو لکھتے ہوئے  
ایک انسان کا قلم کا نہ پاٹھتا ہے وہ خاتمة الہی کے نقش دھی کیونکر ہو سکتے ہیں؟

باب دوم میں عَدْ جَبِید، حَقَّارِیُون کی تعلیم، پاپ کا اختلاف، تینہ کی نفصل، اناجیل کی فہرست قبیم فرق سمجھی، انجیل کے قدیم نسخے، اختلافات اناجیل، اناجیل اربابہ اور ولادت مسیح کے بیان کا اختلاف، ان مباحث پر محققا نہ باقین لکھی ہیں، تیرسے باب میں قرآن مجید کی تائیخ نزول و حجع و ندویں ہے، اور سب سے آخری نفصل میں نو لذیکی کے چند اغتر اضافات کا جواب دیا ہے،

مکاری میں بھی ان چند اغتر اضافات کا جواب چیپ پکا ہے، ابھی چند تاریخی اغتر اضافات اور باقی رہ گئے ہیں، جنکی طرف بھی ہمارے دوست کو متوجہ ہونا چاہیے تھا، منجلہ اسکے وہ آیت ہے جس میں بنی اسرائیل کو فرعون کی مملکت کا جانشین بنانے کا ذکر ہے، لفظ "ہامان" کی تحقیق میں یا حمامان بن لمهرجاً کے معنی بھی اپنی جدید تحقیق کے مطابق بنانے تھے، ہمارے دوست کی تحقیق کیکہ "ہامان، آمان" کی تعریف ہے جو مصر کے بڑے دیوتا کا نام تھا، اُخت اہارون کے بیان میں خاورہ عرب سے بھی اسنلال ضرور تھا،

اس کتاب کا سب سے ہم تم باشان باب وہ ہے جس میں مصنف نے قرآن مجید اور تورات کے تحدیقہ کا باہم لفظی موازنہ کیا ہے، اور اسکے لئے اخون نے احسن القصص بھی حضرت یوسف کے قصہ کا انتخاب کیا ہے، دو کالم کر کے ایک کالم میں قرآن مجید کی عربی عبارت اور دوسرے کالم میں تورات کی عبرانی عبارت بالمقابل نقل کی ہے، اور جا بجا وجہ ترجیح کا اظہار کیا ہے،

ہمارے نزدیک تورات و قرآن کے موازنہ کا بہترین طریقہ یہ ہے کوئی شخص کچھ کام نہ کرے صرف اسقدر کرے کہ تورات و قرآن کے تمام متفہوصون تو یکر بالمقابل ایک کالم میں تورات کا ترجمہ لکھدے اور دوسرے کالم میں قرآن مجید کا ترجمہ دیدے، عربی و عبرانی عبارت کا لکھنا گو تو شیق کیلئے مناسب ہے لیکن اور تو ترجمہ دینا فائدہ مندی کے لئے ضروری ہے،

هم مصنف کو اس کامیاب تصنیف پر مبارکباد دیتے ہیں، جدید تعلیم یافتہ کرنے شکر کمزبؑ

جدید علی سرایہ میں بیدنی اور لانڈنگی کے سوا کسی اور چیز کا مصالہ نہیں، لیکن پروفیسر فیض الدین علی پر کپا کر رہے ہیں کہ ابھی تکی معد نیات سے تربیت اور اکیسیر کے اجزا نکال کر پیش کر رہے ہیں،  
بادل اللہ فی علمہ،

خواست ۲۲ صفات، تقطیع توطیکتابی اقیمت سے یہ صفت سے جام مجدب و دہ پر سے میگی،

## اردو میں فلسفہ جدیدہ کا ایک مکمل اسکول

سلسلہ بر کلے

اپنی زبان کو دوسری زبانوں سے متنفسی کوئی یہی صورت ہو سکتی ہے کہ ان زبانوں کے بہترین سرمایہ کو نہایت اختیاط اور ایمانداری کے ساتھ اپنی زبان میں منتقل کیا جائے، یورپ میں فلسفہ کے تعدد اسکولوں ہیں، اور ہر اسکول میں چند نہایت اہم اور معکنة الاراء سلسلہ تصنیفات ہیں، والصنفین کاظم الخیال (پروگرام)، یہ ہے کہ مستند اسکولوں کی اہم تصنیفات کو اردو میں بر ترتیب منتقل کیا جائے، چنانچہ یہ سلسلہ بر کلے اسی تخلیک کا ثمرہ ہے، بر کلے کا سب سے پہلے اسئلے انتخاب کیا گیا کہ یہ فہشتہ سمل ہے اور مذہب سے تصادم نہیں ہوتا، ہمارے علماء کرام اور طلباء مدارس عربیہ جنکو حاصل نہیں کیلئے فلسفہ جدیدہ کی واقفیت ضروری ہے، انکو اسکا مطالعہ ناگزیر ہے،

اس سلسلہ کو اردو زبان میں ان شاہراہیں قلم نے منتقل کیا ہے جو دور حاضر میں ہماری قوم کے

بہترین عالم فلسفہ ہیں، یعنی مولوی عبدالحکما جو صاحب بی، اسے اور پروفیسر مولوی عبدالباری ندوی، اس سلسلہ میں تین کتابیں داخل ہیں، بر کلے اور اسکا فلسفہ، ہمیں بر کلے کی دعویٰ پ سوانح حیات، تصنیفات اور ہر تصنیف پر تقریباً اور اسکے خاص فلسفہ تصوریت کی تعریج ہے، مبدأ دی علم انسانی اسکی اہم ترین تصنیف پر پیر کا سلیس سطلب خیر ترجمہ، اور مکالمات، جیسیں بصورت مکالمہ انسان پسرا یہیں اپنے فلسفہ کی اُس تعریج کی ہے، برصغیر کاغذ پر اچی لکھائی چیپائی کے ساتھ پیاری، ہر ایک کی قیمت ۱۰ روپیہ، مجموعہ کی قیمت لالعہ،

# اُتھیا فریادِ کبیر

یاد آہی ہے مجھ کو سی ان لفظوں اب ہوں مخواستیغیا اللہ واصبر و ابت

طاعت ہاری سے دل کو شادرکه ان وعد اللہ حجج یاد رکھ

تیری دینی تربیت میں جو کہ سید راہ ہیں غاباً صداق صداق عن سیل اللہ اپن

نہ گامہ فکر و شکر و نیا میں ہے گرم لیکن مرے دل سے بہ صدائی ہے

کہتا ہیں رازِ دہر شکر ہے توبہ اور شکر ہے کیوت آجاتی ہے

## رباعیاتِ حید

ہمارے پرانے دوست موی عبدِ حید صاحب ایم۔ اے الی جن سے معارف کے

ابتدائی مدرس شناس ہیں پورے ڈیڑھ برس کے بعد یاد فرماتے ہیں،

کچھ بیل دگل سے لفظوں کی ہمنے کچھ دیر درم میں جتو کی ہم نے

جب اسکا پتہ کہیں پایا اخسر لکھی تصویر در در کی ہم نے

اسرافِ زبان کو لفظوں کہتے ہیں آشقتہ سری کو جتو کہتے ہیں

ذلت بسجھے ہوئے ہیں گناہ کو رسائی کو لوگ آبرد کہتے ہیں

نگس کو چپن میں ہئے چرائی کیا شتم کو سر شام سے گریان دیکھا

جز میرت دگر یہ حامل دیہیں ہنکون کوئی کسی نے خداون کیا

انسان بھی ہم ہو سے تو کیا خاک ہے  
گو صاحب عقل فہم دار ک ہے  
جتنک نوے خاک ہم پاک ہے  
طاہر ہو سے مرنے پر بھی غسل کیا

مسجد ہو کہ تبلدہ کہ میخانہ ہو  
ہر سچھہ کہ زنا رکہ پیانا نہ ہو  
آزاد جو ہونا ہو تو دباؤ نہ ہو  
پابندی رسم ہے بھر حال دید

مدت کے بعد نذر ہے یہ ہدیہ سخن

با واقبوں خاطر تو اسید ز من!

غزل جناب مرزا نقاب قلب باش لکھنی

دیر ہوئی کہ آسامان بر سر اختلاف ہے  
ایک محی پر عتاب بسلکی خط اساف ہے  
جل کے بھی بینے افت کی افت دل دی ہی رہی  
بر سون حوان ٹھا کیا پھر بھی یہ سینہ صاف ہے  
راستی دفاتر تجھے کس سے مقابلہ پڑا  
شیوه حسن مہر خان بیوگراف لاف ہے  
دققت ہر انتقام کا کہنیج سکو خدا کرے  
خیر بروہون ہیں تو ہون نیج تو خوش علاف ہے  
دہ ری ہمت کرم آفتش عشق پونک کر  
میں نے کہا خطاب ہوئی دل نے کہا ساف ہے  
کیسی ہی تیک بات ہو جس کو اختلاف ہے  
خواہش انتیاز سے مل گئی عبیب کو جگہ  
مطلب شادی والم کن میں نہان از لستہ  
عالیم حسن و عشق بھی بجدہ نون دکاف ہے  
کبکہ دل کے گرد روزا یک بیا طوف ہے  
میر مرزا شتاجہاں اب وہ زین صاف ہے  
آپکا شناگنا ہر گلار میں نہ کہا برد باد کا  
تیڈی میں ہوں کہ مرگیا اسیں بھی اختلاف ہے  
ایک دہی بینیں خفا سارا جہاں خلاف ہے  
خوب تما نصہ نفس سُننے جو بیرے ہووا  
شناقب دلخیز میں تجھے درست کوئی مل دیں گوں

## سیہرۃ فاروقی

عبد خلافت راشدہ کا ایک سوہ حسنہ

جانب مولیٰ سید حسن تقیٰ صاحب شفقت رضوی خاونپوری

|                                     |                                    |
|-------------------------------------|------------------------------------|
| عبد فاروق بن حب نفع ہوا نام کا ملک  | حامل رایت نصرت ہوئی جانبہ: پاہ     |
| اہل تبلیغ کا قبلہ تھا جو بیت المقدس | شکر کو آکے دہان بھی نہیں جائے پناہ |
| جگ پڑی بیت اسلام سے سجد کو صدیب     | ہوا تو حید کا خود خانہ قدوس گواہ   |
| جلوہ حن سے ہوئی ظلمت بالطل کا فور   | چہرہ ظلم ہوا عدل کی دہشت سے سیاہ   |
| شب سے دبکے ہوئے صلح کے خواہ انگر    | شیر کے حلوں کی جب تابت لاسے رہا    |

|                                     |                                          |
|-------------------------------------|------------------------------------------|
| وی حضرت فاروق کو ہما نے یہ          | لائیں تشریف ہیاں آپ بعد غلطت جاہ         |
| اطحہ بے سر و سامان وہ چلنے جانب شام | کہ کمان جاتے ہیں یہ بھی نہ فخری کرنا کا  |
| چلتے چلتے جو قریب آگیا بیت المقدس   | ادنٹ منزل کا تھکا ماندا نہ چل سکتا تراہ  |
| جنم الہمین اور ایک عبا پار نیہ      | اد را دہر دھوم تھی آتا ہے مسلمانوں کا نہ |
| گوگ پوناک نہیں لاسے بدلتے کر لئے    | نیچی نظر دن میں دہ نظر تھا منظر نگاہ     |
| اب تو وہ ذوق خود آرائی دخود بینی ہے | لذت نفس کے پیچھے ہیں مسلمان تباہ         |
| کو گئے جتنے تھے اخلاق حمیدہ ہم میں  | اب کمان صدقن: کمان عدل کمان نجف الہ      |
| کون تھے آئے تھے کام کو گیا اسکی خبر | کیا تھے کیا ہو گئے اسکو بھی نہیں ٹھنڈا   |
| خونکمان کی کہنیں بُھی شفقت دہ باقی  | اور اپر ابھی باقی ہیں ہم لِنَا اللہ      |

## غزل فارسی

شادم که دل آلامش پندار ندارد  
 آینه صاف است که زنگار ندارد  
 هر کس که شناسنده باز است همانا  
 برب سخن از سجهه و زنگار ندارد  
 ای واسه بر نکس که وجود قدری به عرض است  
 با هر کس که دل باز داد ولدار ندارد  
 در هجرت ف سبیط است که دل سخنه تو  
 خاک قدست رنجیت جون تا پسرین  
 دل حسرت آرامش فشار ندارد  
 بر بام بیان نکله ناشای حشت  
 ذوق نظر از روزن دیوار ندارد  
 گیرم که تی گشت بوباده کش ده  
 بخوار تو اندریشه بسیار ندارد  
 واعظ نتوان زدم از افسانه افت  
 این آن بود افسانه که پیار ندارد  
 سکل بانگ نالحقیم از این ندوست  
 مصویر تو با خود رسن و دار ندارد  
 سرتیم اندازه و مقدار ندارد  
 کیفیت همیا سے سخن برد زهوشم  
 نیز بود این گفته تو محجزه نطق  
 در بزم کس این شیوه گفتان ندارد

ابوالحسنات ندوی نیز



# مِطْبُوْجَاتِ حَدَّيْدَةٍ

گیتان جلی، سر ابند ران تھے میگور نینی ہندوستان کے وہ ماں ناز شاعر جنکی شاعرانہ فضیلت کو دنیا کا سب سے بڑا ادبی انعام دیکر یورپ نے بھی نسلیم کیا ہے، گیتان جلی اکثر نغمون کا مجموعہ ہے، انکی اصلی زبان بنگالی ہے اس سے خود صرف نے انگریزی میں ترجمہ کیا، مودوی نیاز فتوحہ روی ندوی ملک کے شکر پکے سختی میں کہ اخنوں نے اردو میں میگور کے خیالات منتقل کئے، اسیں شکر ہنین کہ چل زبان میں جو قدر معاحسن کلام ہوتے ہیں وہ غیرہ زبان کے ترجمے میں نہیں آسکتے، میکن عام طور پر جو خصوصیات کلام ہوتے ہیں وہ ترجمہ میں بھی نہیں چسپ سکتے، طرز ادا کا حسن، خیالات کی رنگینی، تخیل کی دستت، اور جذبات و انکار کی بوقوفی، یہ میگور کی شاعری کی منوی خصوصیات ہیں جو ترجمہ میں بھی باقی ہیں، زبان صیاف اور سلخی ہوئی اختیاری گیگی ہے، یہ الگ بات ہے کہ میگور کی شاعری کی بیاد ہی چونکہ نزاکت بیان اور لطف افت خیال پر سے، اسلئے اکثر نغمون کو بیوز اور بکرات و مراث پڑھنے کی ضرورت پڑتی ہے، ادب اردو میں یہ ترجمہ قابل تدریضاً ضرور ہے، امید ہے کہ شائیں دب اس سے پوری دلچسپی لیں گے، کہماںی چیپائی صاف، عمدہ صفات ۱۱، تقطیع چھوٹی،

انسانی قربانیان - عربی میں "صایا البشریہ" ایک رسالہ ہے جو کام موضوع تہذیف و معاشرتی غلطیوں کی اصلاح ہے، شام کے عسیائی نامل اہل قلم "ذرہ نقولا" کی یہ تایف ہے، مودوی محمد بن محوی نے اسکو اردو میں منتقل کیا ہے، اگرچہ اصل بیان میں جو ربط افت و لا اوری اور زور بیان ہے، وہ ترجمہ میں نہیں تابع موجودہ حالت میں بھی مترجم کی کوششیں قابل تحسین ہیں، اسکے اکثر نصایں عور توں کی اصلاح حالت سے متعلق ہیں، اور گوئاہ نے اصلاح معاشرت پر اپنی ولی رسم و رواج کے لحاظ سے بحث کی تھے، لیکن شرقی دنیا میں معاشرت و مدن کے امراض ہر چیز کیسان ہیں

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p>مولوی عبدالماجد بی، لے<br/>مکالمات برلکے۔ مادیت کی تردیدین برلکے کے<br/>مکالمات کا ترجمہ از طبع،</p> <p>مفتوحی انوار الحکم صاحب ناظم تعلیمات بھوپال<br/>حقائق اسلام، اسلامی مسائل کی فلسفیات اور<br/>عقلی تشریع تہیت .. .. .. ..</p> <p>نشی محمد محمدی صاحب تم تاریخ بھوپال<br/>انسان۔ علم خواں الاعضاء کے ابتدائی مسائل<br/>سلیں عام فہم زبان میں تہیت .. .. ..</p> <p>رموز فطرت، طبیعتات الارض، ہدایت اور خوبیات<br/>لبی کے ابتدائی مسائل، عام فہم اسلیں<br/>عہارت میں .. .. .. عہر</p> | <p>حیات مالک، امام مالک کے حالات اور انکی حدیث بہلا<br/>پر نقد اور فتح مدینہ پر تصریح ۱۲</p> <p>لغات جدید و چاہرہ عربی الفاظ کی تشریی ۱۳</p> <p>دروس الادب، عربی کی پہلی ریڈر ۱۴</p> <p>نوٹھ استاذ اسولا نامے مرحوم کا اردو فخر ۱۵</p> <p>رسالہ اہل السنۃ والجماعۃ، فرقہ اہل السنۃ والجماعۃ<br/>کے اصولی عقائد کی تہیت۔ ۱۶</p> <p>مولانا عبد اللہ اسلام، ندوی</p> <p>انقلاب الامم، موسی دیباں مصنف تدن عرب کی اس<br/>مشہور تصنیف کا دیکھ پ او فتح ترجمہ جمیں فومن کی ترقی دنیل<br/>کے اسباب، یورپ کے تدن کے زوال کی پیشین گوئی<br/>اور دنیا کی تمام قوموں کے خصائص طبیی کا ذکر ہے اور<br/>جو اسکی تمام تصنیفات کا خلاصہ اور عطر ہر من مقدمتیت ہے</p> <p>مولوی عبدالباری صاحب ندوی</p> <p>برلکے اور اس کا فلسفہ، مشورہ نلا غیر برلکے کے حالات<br/>ازندگی اور اس کے فلسفہ کی تشریع، نظریت<br/>سیادتی سلم انسانی، ادیت کی تردیدین برلکے کی مشہور<br/>کتاب پنیسلس کاف ہیں نلخ کا نہایت فیضہ اور سبیرہ<br/>تر تہمہ تہیت .. .. .. .. .. حکایت</p> |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

مطبوعات دارالصنیفین کی خصوصیت یہ ہے کہ وہ عمدہ لکھی اور چھپی ہوتی ہیں۔ تاجر وں کو  
کیش معمول دیا جاتا ہے لیکن یہ فیصلہ

میخ  
دارالصنیفین ۱۰ عظیم سعید

مولوی عبدالمالکی ملے  
مکالمات برلئے۔ ادبیت کی تدوینیں برلئے کے  
مکالمات کا ترتیب، زیریں،  
مشق انوار الحجت صاحب ناظم علیہ السلام بھوپال  
حناقوں اسلام اسلامی سماں کی بھیانی اور  
حقیقی شریعت ترتیب .. .. .. .. ..

مشی خود محمدی صاحب تم تاریخ بھوپال  
انسان۔ علم خواں اعلام اخبار کے اہم ایس اسیں  
سلیمان عبدالمالکی تاریخ زبان میں ترتیب .. .. .. ..

رموز فطرت ادبیات طبقات ارض، ہدایت اور حضرات  
طبیعی کے اہم ایس اسیں تمام فہم اور سلیمان  
عہدات میں .. .. .. .. میر

بدیہیہ گولی، اذ جناب سیدنا ناصر احسن صاحب ہوش بگاری  
اویز فخری، اس رسالہ زین عربی، فارسی، اور دو کے  
برہستہ گوٹھرا کے غیر ممالک اور وہ اشعار وحی میں جو  
انہیں نئے کئی خاص واقع پر فی البدیہیہ کے تقطیع چھوٹی  
ضخامت .. .. صفحے -

تبت .. .. .. .. میر

حیات سلک، امام کا کئے ممالک اور اگری حدیثیں  
پر فتح اور فتحہ مدن بر تحریر

لغافت صدیدہ، چند یادیوں میں فتنہ مکمل کی تحریر  
درود اسلام، عربی کی پہلی بیانی درود  
فرجہ استاذ اسلام، مرجم کا اور دو فوجہ هر  
رسالہ اہل السنۃ والجماعۃ فرقہ اہل السنۃ والجماعۃ  
کے اصولی مختار کی تحریر۔

مولانا عبدالمالکی، مذوقی  
الفلاح الامم، موسیہ بیان اصناف تدوین، ہوب کی اس  
شہرو تصنیف کا کچپ او فیض ترمیم بھیں تو مون کی ترقی تدوین  
کے اسباب، یورپ کے تدوین کے زوال کی پیشین گئی  
اور دنیا کی تمام قبور کے خدا مخصوصی کا ذکر وہ ہے میر

جو اسکی تمام تصنیفات کا خلاصہ اور مطلع ہوئے تو مرثیت میر  
مولوی عبدالمالکی صاحب ناظمی  
بسکے اور اس کا فلسفہ، مشیر ملک فخر رکن کے ممالک  
وزیری اور اس کے للہد کی تشریع، زیریں  
سیادتی مسلم انسانی، ادبیت کی تدوینیں برلئے کی شہرو  
تہذیب و تہذیب .. .. .. .. .. میر

مطہومات، مدار الحسینیں کی خصوصیت یہ ہے کہ وہ عمدہ لکھی اور چھپی ہوتی ہیں، تاجر وون کو  
کیش محتول دیا جاتا ہے بیشی خصہ نیصدی

منیر  
دار الحسینیں، عظیم گلم

# دائرۃ المعارف

معنی

رسالہ معارف کی گذشتہ جلدیز

جن میں سے ہر جلد ۲۰۰ صفحوں مشتمل ہو، اور مذہبی

علمی، تاریخی، اصلاحی، علمی، ادبی اور تنقیدی مباحثت تحقیقاً

سے مالا مال ہو۔

فرماںش کے وقت مجلد یا انixer جلد کی تفصیل کردیں چاہیے،

قیمت ہر جلد مجلد للعمر، انixer جلد للعمر، -

مسود علی، ندوی، مشہور امصنافین

جتنیں گے،





